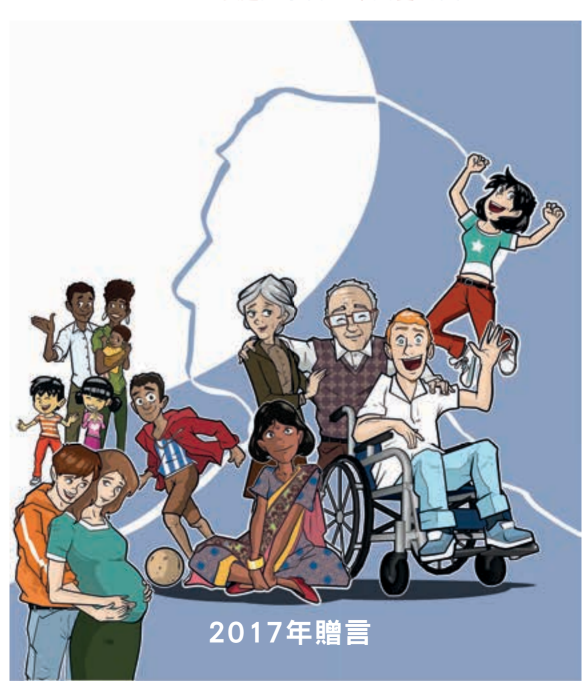
# 我們是一家!

家庭是學習生命與愛的園地





## 2017年贈言

## 我們是一家!

家庭是學習生命與愛的園地



2006年1月1日,當時的總會長查偉思神父發信介紹當年的 贈言,題目是:「耶穌在智慧和身量上,並在天主和人前的思 愛上,漸漸地增長。」(路2:52)<sup>1</sup>總會長邀請我們重新檢視自己 對家庭作出的承諾,並藉著紀念鮑思高神父的母親,亦是華道角慶 禮院的孩子的母親——麗達媽媽逝世 150 周年的機會,接受依照若 望保祿二世所提出的挑戰,這挑戰就是透過家庭來維護生命。

10年後,我給全球的慈幼家庭這新的贈言,目的是去關注我們身處的所有不同環境中的家庭,因為教會認為要優先給予家庭更大和更適宜的牧民關注。

教宗方濟各依照他在 2013 年發出的宗座勸諭《福音的喜樂》中的 一些牧民意見,決定用兩次主教會議來反省「家庭」這主題。一次 是 2014 年的特別會議,另一次是 2015 年的普通會議。這兩次會 議後,教宗就在 2016 年 3 月 19 日簽發宗座勸諭《爱的喜樂》。

我認為教會目前要求我們——鮑思高神父的慈幼家庭,在教育牧民 方面要首先關注慈幼世界周圍的家庭。

一如每年,這贈言是寫給慈幼家庭的每一位成員和組別,目的是令 我們更注意我們的工作和對家庭的責任,好使我們能夠找出實際的 方法去執行陪伴的服務。

查貸思總會長公函:「耶蘇在智慧和身量上,並在天生和人前的思愛上,漸漸地增長。」(路2:52) (總部會議實錄)392。

## 1. 贈言主題

過「我們是一家!家庭是學習生命與愛的團地」這主題,我們希望從一開始就指出我們每一個人都是出生於一個家庭中,而每一個家庭都有它的好處和缺失。我們在家庭的懷抱中出生,所以基本上就是家庭的一份子,這兒理應是我們學習生命與愛的團地。我們確信家庭為我們提供學習生命和爱的藝術的人性經驗。

家庭,世界上所有的家庭——雖然各有差異——都是由彼此相愛、 交談和溝通的個體組成,我們互相分享和為他人作出犧牲;互相關 照和維護彼此的生命。

我們平常地在家中長大成人,享受著家的溫暖,從父母或其中一方 得到我們的名字和尊嚴。家使我們第一次經驗到感情的溫暖和享受 到「自在的感覺」(「在家的感覺」)。家教曉我們說謝謝、求寬恕 和問准許。

我們很清楚不是所有出生的嬰孩都有幸得到這種經驗,不過,就算 有著不同的背景和文化,我仍然可以說大多數人都經驗到這樣的家 庭生活。

有人會說:這與我們慈幼家庭有甚甚麼關係?關係在於我們是鮑思 高神父的慈幼家庭,所以這訊息首先是為我們而設的,因為我們意 識到我們之間的聯繫,使我們成為一個擁有神恩的家庭。這家庭包 括了三十一個不同的組別(神職修會、獻身生活修會、使徒生活團、 平信徒協會等),它們的會邀、會規和規章都顯示出家庭精神,而 家庭氛圍是我們的本質和身份的基本要素,並清楚提到在家庭內及 偕同家庭的牧民活動。 這使我們了解到身為慈幼家庭的責任,具體來說,就是我們不能轉 面不顧一個在教宗方為各帶領下,智也教育如此重視的責任,這責 任就是,我們作為男女背少年和肯年人的教育者,應該以「總幼的 思維」去解鎖今日的家庭,及作出我們學做的質關。

## 2. 邀請大家靜心閱讀宗座勸諭《愛的喜樂》·懷著 開放的心面對交談和相遇

在此,我邀請你們每一個人懷著對交談和相遇而開放的心,專注地及靜心地閱讀宗座勸諭《愛的喜樂》(Amoris Laetitia [AL]),好能察覺到當中所要告訴及要求我們的。任何相信及愛護教會的人都會明白這宗座勸諭確是為人類的好處,也確是神修和牧民的實庫。正是因為感受到我們是「慈幼家庭」,我們願意置身其中。

教宗方濟各的勸諭是以近期的教宗聖若望保祿二世和本篤十六世的 調導,及大量引用 2014 年和 2015 年兩次主教會議的最後報告作 為依據。故此,它綜合了教會多年來的反思,但同時亦引入了不同 的語調,在詞彙和角度上,則由法規的層面轉為較牧民的層面。教 宗宣稱:「我們同時也要謙虛和務實,承認我們……就婚姻提出的 神學理想,有時候過於抽象,甚至是空言,遠離現實家庭面對的具 體處境和實際可行性。遠樣將婚姻過度理想化,尤其是當我們未能 喚起人們對天主恩寵的信賴時,將無法使婚姻更令人渴望和更具吸 引力,反而弄巧成拙。」<sup>2</sup>

簡介 (AL nn. 1-7)

勸諭談到在家庭生活中的愛及教會對此感到的欣悦。勸諭綜合了兩次主教會議的內容3,並指出家庭內存著許多複雜和相異的現象。

<sup>2 《</sup>爱的喜樂》·36。

<sup>3</sup> 有關家庭的第一次主教會議:2014年10月5日至19日期間(在梵蒂岡), 主題為:「編傳背景下家庭的敘民挑戰。」第二次主教會議:2015年10月 4日至25日期間(在梵蒂岡),主題為:「家庭在教會和現代世界中的召叫 及使命。」參與者包括主教、神父、男女修道人及已婚人士。

包括宗教、政治、文化、經濟和法律。在是錯綜複雜的環境下,我 們被召以愛去守護家麼生活,並視家庭為機會,而不是難題。我們 更可說,雖然今日的家庭面對很多危機,新一代仍得它為最安全的 地方,因為他們可以從家庭之中找到無條件的接納。

#### 第一章 操聖書看家庭 (AL nn. 8-30)

型經由開始的一頁到數示錄多次提到家庭:它們遇到附世代代的 人、變情故事、家庭危機、家暴。「聖融 128 篇 所呈現的美好摄 面,並沒有否定這個題布證本聚經、令人難過的事質:確苦、邪惡、 暴力使家庭四分五裂、推毀家庭成員之間生命和爱的共融。」。

製練 128 的中心是一對男女及他們的愛情故事。「天主於是照自這 的首像撰了人,就是照天主的首像建了人,進了一男一女。」(創工: 27) 选對相愛並產生生命的男女提創世畫和救世者天主的首像。這 結果實的愛是天主的深層本質的記號,因為天主最深處的與秘是家 處,而不是孤寂。

#### 家庭中的痛苦和流血經驗

5(食的系典),四。

型短油一開始已描述缩苦、潴溉、和暴力的现於家庭中、在第二個家庭,加晉謀殺了弟弟原伯爾;在亞巴郎、依撒格和繁各伯、多律 亞和約伯……的家中有極大的學執。在病苦中的約伯賈澀濫地埋怨 他的家庭:

<sup>·</sup> 在重線 [28 國我們節刊: · 查聖縣歌《不指作是海、只要你就選上主、在社 的道路上行者。就算有稱!你能吃作便干燥果的食物。你便實在常務。也等 事有編!你的妻子任存你的內定。像一樣簡簡對然實營學:你的子女應著你 的報料。相做推撥樹的提覽理查。的確,海撒及上上,必從這樣的稅縮!他 服上主由無靠型山食物稅稿,使作一生得是那跨鐵冷約縮號。使你因購除的 平安的學女。原對以色別民的平安當是。。

「他使我的兄弟離棄我・

使我的知己疏遠我……

寄居我家的人都忘了我……

我的氣味使妻子憎厭, ……速孩子們也輕慢我……

我所愛的人也對我變了臉。」(約19,13-19)8。

福音亦記述耶穌在場的家庭悲劇和傷痛的情形:伯多祿的岳母患了病、拉匝祿的死亡、雅依洛的女兒的死亡、納因城寡婦失去獨子、加納婚宴中缺少酒……。這使我們明白,在聖經中家庭並不是一個抽象的事實:它有危機、痛苦、憂慮、弱點、悲傷、焦慮的呼喊……。家庭會時陰時晴,正如工作是養活家庭的途徑,可以帶來歡樂,亦可帶來痛苦和焦慮。

## 第二章 家庭的現實和挑戰 (AL nn. 31-57)

在這一章,教宗方濟各並沒有詳盡分析家庭如何成為一個複雜的社 會架構,而是概括地將今日的家庭所遇到的困難和挑戰描繪出來。

現今的環境充滿深層的轉變,文化、結構及生活模式都深深地影響 家庭,教宗指出以下的境況:

- 個人主義、內在張力、壓力、結婚率下降、公民結社;
- 孤單、自我中心、性商業化、身體成為商業用途、分居、 離婚、出生率下降、抗拒生育子女的思維;
- 家庭的新模式、生物技術的發展、性革命、絕育(女性和 男性)、堕胎、宗教實踐減弱;

<sup>&</sup>quot; 租體字強調家庭的關係。

- 一 貧窮、缺乏適當或有能力購買房屋、沒有充分的家庭政策、 工作沒有保障;
- 家暴、恐怖主義、濫用药物、經濟不穩、家庭關係破裂、 反感和憎恨、功能失調的家庭、家庭關係疏遠;
- 多妻婚姻、出售器官、語言、肢體和性暴力、性虐待、歧 視、女權主義、大男人主義、兒童缺乏情意教育,「性別」 意識形態……

面對這些困難處境,我們必需重申家庭的福祉是世界和教會福祉的 基礎。故此,家庭應當是教會使命的焦點,同時亦應承認使命的實 踐並未達到要求。「我們經常採取防範,將牧民的精力花在指責墮 落的世界,卻沒有採取主動提出找到真正快樂的途徑。」<sup>7</sup>

## 第三章 藉耶穌認識家庭的聖召 (AL nn. 58-88)

耶穌注視當時的男人和女人;他用愛和溫情接近他們,以真理、忍耐和慈悲陪伴他們的步伐,向他們宣講天主的國的要求,今日我們 投身於生活福音及宣講福音中,他仍陪伴我們。

在各家庭當中,應時常遲盪著福音的訊息,那「最美、最偉大、最 有吸引力、同時又是最必要的……因為沒有任何事情比最初的宣講 更紮實、深厚、安全、有意義和充滿智慧。」。

教宗指出,關於婚姻和家庭的教導必須是從第一訊息所默感和轉 化,而第一訊息就是由福音而來的溫情和愛的訊息;而不是純粹維 護枯燥無生命的教理。

在福音中耶穌延續和完成天父有關婚姻的計劃:他使婚姻重新成為

<sup>7(</sup>食的喜樂),38。

<sup>&</sup>quot;(爱的喜樂)·58。

微物, 並提出它的不可拆散性, 圍復天主對家庭和婚姻的原存計劃, (項 19:8-8)。

数會視基對鏈婚關為表達天主型子科人性之間的監約。但不要忘記,受了傷的家庭而對替困難的情況。所以需要記等用辨識的準則。在不同的情况下。所要負的責任的程度都不相同:在沒有考慮到不同情況的複雜性時,應該避免判斷,並且需要留意人們在他們的擴張下所過落的生活和忍受替的痛苦。

這一章的。個基本話題是家庭是要傳遞生命的。婚姻被視為生命的 期體。因為男女結合的愛是要結出果實的。天主與予生與育女的思 絕給配偶、藉此他們努力不將自我困緊起來,於是他們的人性和基 督徒生命更當意義。因此,家庭是生命的製所、是不同階段的生命 得到產生,照顧和保護的人法場地。

遊點本的關度附帶著教育子女的挑戰。子女整全的成長和教育是父母的責任;這是父母重要的責任和第一個權利,國家及國家政府有責任以輔助型式提供教育服務,但父母有權依照自己的信念,自由 遊擇他們想給予子女甚麼類型的現存的及優質的教育。學校不能取 代父母、它們只能補是他們。

很可惜,今時今日家庭和社會之間有一大鴻溝,社會和家庭的伙伴 關係正處於危機中,在這種情況下,數會與在此以前較為善重以專 門的較民活動來協助父母執行教育子女的健命。

基督捷家庭乃家庭教育。以福音的教學作為生語指南、特別被召將 人與人之間的共融、教育的經驗帶到成熟的程度:共融、寬恕、溫 當、手足之情、祈禮……

#### 第四章 類型之愛 (AL nn. 89-164)

在經療內,數容用關保際宗徒致格林多人前得內的愛德之敬,從神 學的度來議論婚姻和家庭的愛,他和出機點加以閱釋並強調它們的 主要態度;

「愛是含認的、愛是慈祥的、爱不嫉妬、不誇張、不作無視的事、不求正益、不動怒、不圍讓惡事、不以不發為樂、卻 動與理尚樂;凡事包容、凡事相信、凡事盼望、凡事忍尚、; (格前 18: 4-7)

含認並不是遊來順受;不是讓別人欺負我們、叫我們產受肢體上的 攻線或讓別人利用我們。含忍是盟約天主的特質。複以慈悲展示他 的含忍。所以對我們來說,含忍應該是同情和自律的表現,而對別 人的散獨時不動然,如此我們不讓那憑拖均我們,也不令我們在做 正確的事時感到灰心。

教宗亦謀及服務的態度,是面對別人的需要時,展示對力和創意的 態度去尋求別人好應的仁爱;是慷慨的愛,因為爱不只是感覺,而 是實行好事的能力。

愛是因別人得到最大的好處而快樂,因為在愛之中就不會因別人得 益而不悦,真愛是欣賞別人的成就,不會視之為威脅;它真誠地珍 悟符一個人、並肯定能們得到快樂的權利。相反,感更是因別人的 好迎而哀傷,這表示別人的快樂與我無關。

在這系列的福音的生活態度內亦有提到自大,這絕對不能與愛飲 容,因為自大是那些認為自己遠勝他人的人對榮權的追求。相反, 愛不會在別人前誇耀自己的重要;它是充滿劇惧而正面的,它讓解, 照顧、保護和預助弱小;数宗甚至說不能逐受驗微的人。 要和另一個人真正的相遇,需要一個慈善的面容;以慈善的目光看 待人。仁爱能建立關係,創造新的連繫和團結網絡,交織出一個堅 固的社交網。有爱的人能夠說出鼓勵的說話,建立互信和力量,也 能安慰和給予他人力量。

耶穌就是這樣。祂愛人們……。祂說:「孩子,你放心!你的罪赦 了。」(瑪9:2);「你的信德真大!」(瑪15:28);「起來!」 (谷5:41);「平安回去吧!」(路7:50);「不要害怕!」(瑪 14:27)。祂的話帶給人勇氣和希望。在家庭中我們可以從耶穌的 說話,尤其祂友善的態度中,學到很多的東西。

搶棄自己是愛的另一成分。要愛別人,我們先要愛自己,但不是 求己益的愛。「各人不可只顧自己的事,也該顧及別人的事。」(要 2:4)。

願意寬恕,意思是不計較邪惡;這涉及採取正面的態度,嘗試明白 別人的弱點,及為他們找理由,如同耶穌那樣:「父啊!寬赦他們 吧!因為他們不知道他們做的是甚麼。」(路23:34)。為了能 夠寬恕,我們需要有釋放的經驗;我們需要感受到天主無條件的爱 的擁抱……祂的爱沒有界限。

愛與人同樂,在真理內喜樂,因別人的好處而欣悦,肯定他們的尊嚴,他們的善行。愛能付出,能冒險……因為「天主愛樂施的人」 (格後9:7)和「施予比接受更為有福」(宗20:35)。

愛承受一切,相信一切,希望一切,容忍一切……;這有力地指出 抗衡文化的愛在於能夠面對一切。愛不損害別人的聲響,亦不發洩 憤怒的情緒。愛甚至接待帶來不便打擾他們的人,懂得與不完美共 處,面對所愛的人的缺點能夠饒恕和保持緘默。 教宗説配偶們需要學習為對方說好話,表揚伴侶的優點,不去計較 他們的缺點。他的意思是留意自己的說話,因為有時舌頭「滿含致 死的毒汁。」(雅3:8)

愛由信任所推動。我們不需要老是監視著別人,步步跟蹤,生怕他 們會逃離我們。愛讓別人自由,不顧去監管一切,也不顧去擁有, 或控制對方。愛讓人獨立自主,放開胸懷,擁有自由,因為沒有愛 就沒有自由。

愛常懷希望。重要的是,相信別人能改變和向善;也相信漸漸成熟 是可能的,而潛在的能力終能結果。

被婚配聖事所祝聖的愛,或「婚姻中的愛」,是有活力的,在天主 思寵的默感下繼續成長(因為是天主所祝聖的);如果這愛不增長, 那便有危險了。婚姻中的愛在天主的思寵內繼續成長,但亦因以下 的幫助而成長:人的努力、內在的寧靜、願意聆聽的心、捨棄自己、 交談、祈禱、情緒的教育 (克勝薄弱的自我控制及執著)、重视對 方以及不輕看對方的請求和意願。

在本章的結尾時教宗談到為天國守貞。教宗説,愛情依照不同的聖 召以不同的途徑和模式表現出來。為天國守貞是愛的一種,是天主 的恩賜(格前7:7)。不同的聖召沒有高低之分。婚姻和守貞是 互相補足的聖召。

## 第五章 果實纍纍的愛 (AL nn. 165-198)

愛是永遠開放,接受新生命;愛總是賦予新生命,而生命就是由家 庭而來,並在當中受到歡迎及成長。每個新生命的誕生都是天主的 恩賜,是祂無私的愛的記號。

教宗説,每個婦人都分享了「創世的奧跡;這奧跡在人類每個新生

命的誕生中獲得更新。」"故此,在每一個新生命的資數中,母親 成為天主的合作者。

**奥经卓、我們顧到**:

「你在我母胎中締結了我。」(絲 139:18)

「我避沒有在時限內形成你以前,我已認識了你;在你避沒 有出願母胎以前,我已祝聖了你。;「耶1:5;

數宗以父母和牧者的心寫道:「我以別切之情、對所有懷孕婦女呼節: 應保持你們的感樂、不要讓任何事物奪走為人母親者內心的喜悅。 你的孩子值得你感到敢喜、不要因怨懼、憂慮、別人的批評或其他 問題,而減少你作為天主的合作者把新生命帶到人間的喜樂。」<sup>10</sup>

每一個孩子都有權利得到父母的爱,而父親和母親正是孩子和語, 整至地成長的必要條件。核重孩子就是要肯定他的需要,以及他與 生俱來,擁有天主爱的合作者。一父親和母親的權利,父母一起傳 與互補的價值,即是有著自己的身份、擁有父性和母性,身為男性 和女性的兩個人,為孩子的和混成長,緊緊連繫在一起。

数宗認,我們意識到很多孩子和青年沒有父母的陪伴;他們說乏母 親的陪在,與父親的親子關係亦告緊張。而對這些困境,例如父 性危機、數宗表示:一對於自我中心的個人主義不斷憂延,母親是 最強大的解決方法。……她們見證了生命的美妙,」「當然,沒有 母親的社會是非人性的,因為就算在最惡劣的時候,母就一直是溫 情、奉獻和道德力量的見證。

<sup>5</sup> 若望似稿二程《揭示精學說過身份的查問與私》(1980年3月(7日分開講通)。 引用的《愛的若報》、168。

<sup>&</sup>quot;《家的巫歌》:191:

**有爱的菩萨】:17**4、

最後提到的是擴大的家庭。母性並不是她样的生理事實。而是修以 其他不同的方式表述。例如領徵。該證是要的行為;透經頻費、愛 的果效得以延伸及擴開。

第六章 牧民取態 (AL nn. 199 258)

选並不是要介紹一條準與。而是提出要與心聆聽人類最深期的渴望,以及提倡一套價值觀、同應人的需要。我們需要的是強調稿傳工作,並明確地指責當前那些文化、社會、政治和經濟方面制約人的因素,教民服務必須與社會組織交流和合作,並向那些從事文化和社會政治工作的平信徒,給予鼓勵和支持。

教育對家庭的支持需要有一個合適的家庭牧職、以及為词鄉、男女 修道書和其他牧民工作者、提供更適當的培育。

致職亦需要透過婚前準備過程,幫助準婚男女養現婚**姻的價值和當** 鏡,以及幫助他們在後此相愛中或長,他們在準備變程中得到陪 的,好能很婚姻為召測,在愛中步向成熟,

好好準備婚得,及辦後首繼年生活的隐拌亦很重要。同鄉、威為父 親和母親是負責任的決定,那前要培育失婦們的良心。

第七章 加強手女的教育 (Aも nn. 259 290)

父母總是為孩子的遊德發展帶來正面或負面的影響。家庭的教育使命是相當重要且複雜,家庭無法避免地域為孩子對到支持、簡作和 指引的最佳場所。放棄它並不是解決的方法,相反,教育的意義是 展開學習的經程,培育子女成熟地運用自由;教育亦促進健全的成長,無培養真正的獨立自主。

子女教育包括培育真设任的自由、使他们在翘到两游时。能则智容 油地行事。 子女的道德教育亦是父母的工作,是不能託付給別人的。它需要以 積極的態度推行,教導時要顧及孩子們的感受,並展現在特定時刻 下對他們最好的做法。教育鼓勵良好習慣的形成,以及發展負責任 的自由,以確保得到成熟的獨立自主。

教育的一個不能忽視的幅度就是性教育,它必須恰當地施行。它教 育青年尊重和欣賞彼此的不同,好能接受自身為女性或男性的身 體。

女性或男性不獨基於生物學或基因元素,因為性別差異牽涉很多因素……性別不同(是男或女)是天主的工程。

最後,我們不可忘記傳遞信仰給子女也是父母的責任。家庭必須繼 續作為信仰培育的場所,向子女講解信仰的深度和美好的地方。故 此父母需要對天主有真誠的信賴,在生活中尋找祂及需要祂,並明 白孩子們敏於接受一些象徵、舉動和故事。孩子們需要在父母的實 際行動上看到信仰經驗和祈禱。

第八章 陪伴、分辨及融合人性的脆弱 (AL nn. 291-312)

教會在陪伴家庭時需要給予信任和希望。受傷的家庭是存在的;所 以教會的工作就好像「戰地醫院」。在我們的牧民活動中,由於今 時今日廣泛地缺乏對婚姻的真正了解及委身的價值,所以有需要採 用漸進律。故此為能提倡基督徒婚姻,教會需要採用慈悲、鼓勵、 對話及分辨式的牧民方針。

教宗方濟各指出很多青年及成人,受到現今流行的思維影響,選擇 同居。這是個令人憂慮的境況,但需要以建設性的態度去面對,藉 留意到它的廣泛存在,並提供忍耐和同情的引導,像耶穌對待撒瑪 黎雅婦人那樣。 教宗在宗座勸諭的這部份,談到分辨情況這重要和敏感的問題,它 需要慬慎和深入的反省。

主教會議中,與會神長研究了許多家庭遇到的不同脆弱和不完美境 況。教會的方針不應是譴責。首先要考慮複雜的情況。沒有人該受 譴責。我們是要去施行天主的教育,同時避免做反見證。

通常是由神父及牧民工作者去陪伴及促進分辨,盡量去明白各方的 責任,而每人所負的責任程度亦有不同。使命的思想基礎必須是慈 悲牧民,是以慈悲和忍耐在不同的成長階段中作出陪伴。

## 第九章 婚姻與家庭的神修 (AL nn. 313-325)

爱的表達會因被召去度的生活方式,而有所不同。婚姻的神修是連 繫的神修;是以天主的爱和家庭共融來滋養;是在日常生活中行走 成聖的路:「如果我們彼此相愛,天主就存留在我們內。」(若一4: 12)

當家庭能夠以基督為中心,祂會凝聚和光照整個家庭的生命,包括 其難題和痛苦。這樣,可避免分裂。而家庭祈禱,是表達和鞏固逾 越信仰的最好途徑。

專一的愛的神修。在婚姻中,夫婦完全地彼此交付相屬,一同擔 起挑戰,期望同偕白首;為此,每日無論發生甚麼事,他們也在 天主面前,重申對配偶忠誠的決定。這樣,夫婦就會成為對方靠 近上主的工具:「看!我同你們天天在一起,直到今世的終結。」 (瑪 28:20)

樂助和安慰的神修。基督徒夫婦是天主恩寵的合作者,彼此信仰 的見證人。天主邀請他們創造和照顧整個家庭的生命。在家庭裡, 每一個被主所愛的成員,都值得他們關注。耶穌是我們的模範,因 為民到他跟前和他說話的,他都定睛看著他們,每要他們(參閱 答 10:21);他讓對方解覺到那份被愛的喜樂。

我们很清楚,沒有家庭是完美的,但它密逐步遵排爱的能力。每個 家庭都需要重痂的凝悶。

家庭·讓我們一起努力、讓我們經鎖努力。我們得到的建議、推動 我們向前走。不要因為見到自己的有限而灰心、亦不要放棄追尋: 我們那份已獲應許、滿全的愛和其處。

## 3. 我們教育牧民的方向—— 每個家庭都是生命和愛的學府

## 3.1 家庭——天主選擇在其中降生成人 12

「天主擇選了一位母親,好能在一個家庭中降生,長大成人。這是 一個基督徒在反省家庭時不能忽視的信仰真理。」我所引用的文章 如此開始。天主教教理確認天主降生成人,是基督徒信仰的一個特 徵。若我們的教贖,是由於天主對我們的爱,那麼降生成人,肯定 是實踐這爱的途徑。但在這事實中,有些東西更吸引我們注意。天 主決定聖子取入性的狀況 (human condition),顯示出兩件重要的 事:他由一個女人所生,成為了童貞瑪利亞的兒子; 祂在一個家庭 中出生,表達了祂尋找了一個家庭,在其中降生,長大成人這事實。

我們很清楚一件事,而這事深深感動我們。那就是天主成為兒子, 並親自將他的出生,告知他的父母,說服他們同意這事。

在成為母親之前,瑪利亞已滿被聖寵,兒子在母親渴望他之前,天 主已想及祂了。瑪利亞沒有要求一個徵兆好能相信。天主向她建議 了一個計劃,讓她感到力有不建。童貞女將懷孕生子,而違兒子並 不是有過婚姻生活後的結果(路1:35)。

若瑟的情況,與瑪利亞的不同,天主不是在對話中顯示祂的計劃(路 1:28),而是在夢中(瑪1:18-24)。天主強行打亂了若瑟的婚姻, 瑪利亞因聖神而受孕(瑪1:18-20)。若瑟經歷了這震盪後,「在 夢中」得知天主對他的要求。天主在他不知情,未同意的情況下, 「搶奪」了他的父親地位,現在還要他接受這既定事實。

<sup>13</sup> 這是 Prof. Juan José Bartolomé 的文章的題目。是他在 2006 年 1 月為「慈幼家庭日」預備以「家庭」為題的講話;這篇文章未有印發。我在這兒寫的大部份由他的文章所引發。

雖然點利亞和若惡在家庭中的責任及角色不同。但成為天主的家 底。是要付出代價的,不論在耶穌的該提。至年,還是在他公開宣 講的時期,他們都經歷著不少因獎。這經驗便夠便動的家庭,與過 去、現在和未來的家麼繼繫在一起。

天主的教服途願。即是天主要我們得數的事實。「趙使」他参自己和 我們一樣。他一個成為人、就希望學習怎樣與我們一樣。在一個家庭 中長大成人。「家庭是生命都愛的搖籃、人在其中出生和成長。」<sup>22</sup>

我們可以肯定地說,是家庭「使天主子人性化」,而這不能否定的。 事實,令家庭擁有特殊神聖的價值。

### 3.2 鲍思高神父 在沒有父親的家庭中成長的孩子

「我超不到兩歲」仁慈的天主就以一場大禍、打壓了我們。我觀愛的 父親,當時年肯壯健,非常希望令自己的孩子們。接受到基督徒的教 育。一天,工作後的父親回到家無,滿身大汗的他沒有為意、到了地 下陰冷的洒密裡去。那天晚上。他就遊窩燒了、那是地上嚴重疾縮的 微肽。一切治療、恐疑無效;不到數天、父親已徘徊於死亡的邊緣、 他由宗教信仰中得到慰顯後、吩咐我母籍要信順天主、就在他三十四 歲歷一年、一個燈那麼年輕的人,就這樣去世了、那是在1817年的 5月12日。「在那段悲傷的時間,我不知道自己怎樣反應了、我只 記得一件事、道也是我有生以來記得的第一件事、當大家由父親過世 的房間出去時、我都堅特要留在那裡。我的母親悲痛地再三對我說: 了特望了你來了觀找來!」我回答說:『爸爸不來、我也不來。」母 親又對我說:「可憐的孩子」跟我來吧!你已說沒有爸爸了。」」

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Claimfulcle: Later, 40.

<sup>·</sup> 蘇格的研究指出犯罪無免款 1817 年 3 月 11 日 ×

Stringer Storico Salesiano, Fauti Sideriane, Don Hauri e la ma opera, LAS-Roma, 2014 1173-11742 Dan Bosco Publications New Rochelle "Memoirs of the Oratory" op 7-8.

56年後、鮑思高神父遊樣描述了便生命裡的那一般時刻。鲍思高神父很少談及他自己、光與展開於他的感受、但便在變響響數行間、展示了他的眼淚、小孩無法明白所鑽生的事、只知父親不能動程和回應他、已成為寡婦的母親則獨心流淚、而從那天開始、她的生命完全不一機了。

不論違是鲍思高神父的游戲記憶。即或如一位作者所認為。是家中
成人在童年時告訴他而構成的記憶。, 鮑思高神父識教們知道他的
家庭, 那時正面對新的狀況,不再像其他「正常」的家庭, 他們要
在沒有父親, 具有一位母額的情況下最大, 而這位母親肯定擁有突
出的恩赐。我們從鲍思高神父類聯的陳建中, 可以明白到這一點,
一名寡婦及母親, 類面著一家五口, 便能見到這農村婦人的嬰厚人
性和装督徒樂質, 她植絕了再婚的建議, 雖然那對她很有利, 而她
的三個兒子也會得到好的魔護人, 但這不怕犧牲的女人回答說:「監 護人終究是一個朋友, 我是我的孩子們的母親, 即便看人愿意結我 世上所有的黃金, 我也總不會於發他們的。」「監思高神父說他的 母親最保心的就是「數導自己的孩子們學習聖教婚獎, 便他們看重 服役, 執一些適合他們年齡的事,」

我們可以看到雖然小若望受著製父無依的苦,但在家仍得到母親深 度的愛,她緊個生命都是為了她的兒子們,她是母親,亦是孩子第 一個和最重要的宗教導所。她教得他們要做真責任的人,要勤奮, 對待此他們更鎮厲的人製有愛心。遊位母親雖然要而對多樣的困 難,物資缺乏,似仍恭辦法使她的兒子能對追避他當神父的裡看。

<sup>&</sup>lt;sup>16</sup> 被思高神文帝族起或早的记忆是他文观的死;这是不可能的因为省時小芳堂只有两次、级可能是比起兴发中成年人後来新方派弘明。 In Ciaco on Ducquina, Psicologia d: Don Bosco, SEI, Tom o, 1988, 19.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Istano Storeo Sales and d.c. 1175. Oan Bosco Publications New Rechelle Memoirs of the Oratory e.9.

看發鲍思高纯父的經驗、我覺得也是別好主意來看看絕幼家庭中的 另一個能大的聖女。瑪利亞、陶美尼加、瑪沙利羅、也是由她的 家庭背景所「營達」的,雖然她的家庭和與思高純父的家庭有很多 不同之處,兩個家庭的消費就況相類似,都是普通甚至獨核的農 戶、但瑪利亞、陶美尼加。瑪沙利羅的高年和家庭狀況就很不一樣,她或長時、並沒有缺少父親,而她又是家中的長女、有為數不 少的弟妹。她在童年及少年時,不需要即開出生地原衛尼斯,她一 定也感受到同樣度做的氛圍。瑪沙利羅的品格,深深受到另一種家 庭模式的影響。

## 3.3 在建立和修建時施以援手

到現在,我提到了經匝肋耶穌(止主)的家庭,愈思為神父的家庭,以及屬沙利羅修母的家庭,從而指出家庭在他們生命中的重要性,高於其他所有。在閱讀垃圾養購,我們也會想到賣品的家庭經驗。

#### 三不斷複雜化的情況

今日的家庭顯得矛盾和高爭議性。但它仍然是人類文化的原初結 總學、這可這索到人類的起始、亦可在所有的文化中找到。雖然 結構和模式各有不同。普獨來說、今日大多數的嬰兒和孩童也是 在家庭中長大、面在某種程度上、家庭留给他們的印記、使他們 的一生受到其影響。然而、我們不能忽視、更不能否認家庭作為 以上提到的原初結構、正而對著澤曆的轉定及危機、導至這些轉 變及危機的原因複雜、而且十分多樣。

在宗庫翻論《靈詢喜樂》第31及57號內、教宗方濟各列由一系

<sup>&</sup>lt;sup>15</sup> Walson Konper, El fianen de la familia desde la prospeccion cristiana, in George Augustan (ed). El matrimonto y la familia. Sal Terrae, Cantabrio, 7014, 146.

列的情况及挑战。其他作者提出别的,但都有很多共通监 ": 非人 的貧物境況,使正常的家庭生活袋得不可能; 移民使很多家庭分散; 因為工作關係,不少父母長期不在家。很多時是無濟環境便家庭不 能相樂和生活在一起,經濟因素常決定; 家庭的價值、家庭的計劃, 父親和母親身份的一個先決條件是家庭的良好財政狀況; 社會架構 的衝擊亦很大,而每一個人都在黑程度上受到其影響。

除錯幾外,亦不能忽視人類學方面的危機、就是不同模式的解放。例如:仍該和家庭相反的文化,形低了家庭的社會價值,及將不忠 於婚姻盟督「正常化」,甚或歌颂官;以問人的解放為理由、放棄 母性及父性的角色;認為子女是經濟上的競爭對手、甚至視之為取 得更好網濟狀況的障礙。現在廣泛提供的氣氛是,家庭對社會無關 重要。

最後要提到的是所謂家庭辦事的複雜面貌;由於「自然」孩子數目增多,能婚率上升、傳換同層伴倡等原因,令新家庭單位,以及處新建構的家庭(restructured family),成為一種比在與起的現象——"超些現象不夠造成多種不同種類的家庭(單親、重新組合、同作家長),亦造成以不同報準新定的同居感別; 蜡烟、自由结合、民事結合(PACS)等,在世界的一些地方、存在著這複雜的規能。為了對達有更準確的概念、說我們看看重新組合的家庭、它

<sup>5</sup> Cf. Walter Kastier, o.c. 146-147.

Cf. Reinfund Mars. No te desprésoupes de rus parientes, in Georges Augustin, out. 164-174.

Cf. ChristophSchönborn,Concordatorios... in Georges Augustin, o.c. 216-718

Cf. Poscoal Ciażycz, "And Jesus increased in wisdom, age and layour with God" (Ub. 2.52) AGC of 302, Rome, 2006, 8-15

Cf. David Le Brecon-Daniel Marcel J (de), Dixionario dell'adotescenza e della giovinezza, LAS, Roma, 289-292.

<sup>&</sup>lt;sup>20</sup> Cf. David Le Breson-Damel Markelli, 6.0, 290-291.

是指由父或母,前一段婚姻的一個或多個孩子,以及這位父或母的 伴侶,所組成的家庭。這只是一個可能的例子,因為還可以有不同 的相似模式。社會學家 Irène Théry 在 1993 年已能界定 25 類不同 的重組家庭。<sup>21</sup>

這些使我們想到家庭架構越來越複雜,加上五大洲的不同文化帶來 的多樣因素,我們所面對的情況更趨複雜。

面對這樣的情況,我們問問自己,身為教育者、牧者和福傳者,為 家庭我們可做些甚麼。

## - 「同理心」作為第一個人性的回應

在這些環境下,面對著痛苦和脆弱,我們要有能力表達同理心。這 同理心和我們的特徵——家庭精神,很有關連。

同理心是指那使人能夠了解別人內心世界的醒覺能力。能夠覺察到 別人的感受,明瞭他們的行為,及他們對某些情況的反應。同理心 某程度使人設身處地為人著想。它幫助我們這些孩子和年青人的教 育者和福傳者,明白他們家庭的複雜世界,在敏感和重要的情況下 作橋樑和中介人。

我們要用同理心去面對破裂(broken)、破碎(patchwork)、或因個 人私利而拆散,引致嚴重受傷的家庭。有些家庭令孩子們受到極大傷 害,就如教宗方濟各所說,他們成為了「用來對付配偶的人質」。<sup>22</sup>

在需要建立關係、照顧及治療傷痛的情況下,我們要用同理心;在幫助人克服懼怕時,要記著聖經上說:「將熄滅的燈心,他不吹滅。」<sup>23</sup>

<sup>21</sup> Cf. Ibid, 291.

<sup>22</sup> HCf. AL 245.

<sup>23</sup> 瑪 12,20;依 42.3。

家庭要在錯誤之中處長,才能成為真正的家庭,這情況同樣會出現 在我們每個人的家庭裡。過程需要同程心,雖遜和源解,寬恕和慈 悲,大家都有權去寬忽,以及得到寬恕,好能建立、重建家庭。

我們需要同理心去發納自己和別人的有限。這樣紅個家庭成員都有 檢查、為被此間的發所滋潤、並以自己的恩賜罗窩別人、明白對無 條件互惠是建立家庭的起點。

最後、同單心有助於進立和重建生活環境。

#### 我們家庭辦神特有的態度

終劫家應成員在世界各地、繼鄉其作用時,都遇到很多不同的複雜 環境,我們應該對我們的男女青年及其家庭,當有同理心,他們有 權利得到我們的餘解,他們的感受也應得到重視,因為擁有深厚和 與吸引力的家庭精練、是我們的特色,我們需要將這精神延續下去。

家庭精神是鲍思高神父的基本指引原则、在他的工作開始時,已深 受其啟迪、他一直強微整益份精神、並築制如何延續它<sup>21</sup>,好能在 議點和親切的新圍中建造充滿曼的院舍,這家庭精神的一個特色處 是「真摯的手足之情、洋溢著愛、開誠的友情,伴有單純、友養和 接纳的待人態度。」"

我們的年得人及他們的家庭,應該感到世界各地邀幼家庭的院舍。 都是腦廟生命,腦廟舊們的生命的地方;當他們在生命中劉到最重 要和最團難的時刻時,這兒的門永遠為他們打開,而接待和陪伴他 們的是充滿人信味的氣質。他們應該覺得自己受到做迎,永不會被 批評或判決,好像顯思高神父保證那樣,就算有些事是不可能做,

<sup>5</sup> 第 20 届全代会文件、a.v 646。

<sup>[7]</sup> 列南 [ 427 : 第 24 8 全代介文件。 6.951-98 : 交值思种文。與含表公益 [ 总 引用作品 [ 41 )。

或不能允許,認他們知遊這事時,也會額及他們的最高學處,並符 合公平和公正的原則。如此,我們所標榜的慈幼家庭特徵,亦不會 被削罄了。

## 3.4 家庭是學習生命與愛的園地

超是宗座微論《變的專樂》其中一獨基本正地, 並且是慈幼家庭傷 回應教會為家庭作用的呼籲下,可作出的極為重要的貢獻;從家庭 的角度、了解家庭為生命和愛的劇地是重大便命,

偕同其他的人、組鑑和機構、我們支持家庭, 與家庭走在一起,但 我們永不能替代家庭獨有的部份,就是本質上,家庭被召成為「愛 和生命的團體,」"

- 給家庭的第一個貢獻就是幫助家庭明白到它們羅對是「人類的 報傳產業」<sup>27</sup>,是人類第一所和共同的學所,愛在這兒成長及得 到培育,因為在家庭中,最低限度在家庭還未受到太深的傷害 時,大家不是尋求個人歌利,而是以共同的益處著想。每個成 員本身都被視為好的,而通常最弱小的會得到特別照顧:如年 幼的、生病的、豐酸的和年老的。
- · 家庭作為生命和愛的園地的另一個特徵是家庭是個家,是整體 「無檢: "hearth"除解作「顧閱」,在文學中亦指「溫馨的 家」)。「雖越和家」在一些文化中包含爱和人情溫閱一一「新 邀泰然」 因為它所指的意義,此屋子的具體空間面積更度 更深,「壁城和家是安裝窩,是生命的搭屬,是生命的特備地 方,在遊兒生命得到負責任的組織,被無私的服裝所教育,受 到容樂的祝賀,以勤勞和浪帳雕取來的食物,受傷時得到治療。

<sup>&</sup>lt;sup>21</sup> 第二,我会在现代世界政策宽置 48 ×

Document of the Latin American Assembly of Bishops at Aparetica, n.º 302 e 402.

離世時有人哀悼。」<sup>然</sup>故此,當失掉家庭時,是很難謝輔的。國家的社會服務只能器力關惟或減輕官的失落。其實「為嬰兒家」 處是首要無限量的「資源」,為成年人它仍集網是。」<sup>如</sup>

- 陪伴家庭的意思是、在實際的家庭情況中、有很多時父親或母 報要獨自面對困難、給予家長所需的幫助、讓他的明白父母給 予予安感情上的支持、是有整重要的價值、意思是要提所能去 保證孩子們雙持被變、這能夠幫助他們得到均衡及和帶的成長、 因為愛好像在處床燃燒著火焰。「我們愛子女」因為他們是親 生得內、而不是因為他們長得秀美、也不是因為他具有甚麼特 質。不是因為他的想法與我相像,或滿足了我的期望。親生得 內就是現生得內。20 数宗這樣說、意思是接受核子怎樣就怎樣, 並將自己從關給他們,給他們時間和別心,父親或母親以為就 算是時間短,只要是有質量便可以,是不足夠的。給予的時間 份量要和孩子的需要對稱,因為不留意孩子生命中卻小樂題和 事物的人、很容易忽略這百令他們從孩子的經驗中,越來越疏 源的稅稅。
- 較穩定的家庭中,父母的生命呈現著忠誠的特徵。他們在要中 查相交付,及一起為孩子而活。在傳輸中教宗方濟各強調「每 相孩子都有權利獲得父母的愛;為使孩子健全和歷利地成長。
   雙親的愛都是不可談少的。」<sup>21</sup> 他繼續「讀經所指的。不具是 父母各自付出的爱,也是指他們之間的愛,這愛是孩子的生命

<sup>&</sup>lt;sup>25</sup> Card, Jaege Maria Bergogho, La familia a la log del Jacumento de Aparecida, em article published in Familia e Vita XIII nº 2-3/2008, 64-77 and quoted in Papa Familiae y la Familia LEV Romana, 2015, Madrid 51.

<sup>&</sup>lt;sup>33</sup> Walter Kaspet. El fiction de la facción desde la perspectivo obtitama, in Grierge Augustini (de), a.c., 169.

り《交話名樂》:170:

在参阅《食的造雜》(172)

之顺……亦起家庭的根据。<sub>1</sub>25

我們知道不是每個孩子都能幾父母問在身旁。世界上有成于上 萬的家庭內,孩子只跟父親或母親巡話,但這不等如我們就不 能再提雙親的榜樣,落子女們帶來何其大的熟證,同時,無論 家庭的組合如何,總不可忘記,父母的奉獻和無私的交付形成 孩子的價值觀,並且是最好的方式來準備他們將來如何而對生 命中的因難。

、當對話、鴻凱、其謎和謀解,能夠在家庭教授和學習得到,家庭就成為培育生命的權地,當家庭實踐是些價值,子女門便學會聯聯、交談、分享和關心共同生活的事物、應所及家人,找個大家都知道能夠共同生活、彼此明白,讓解和質德是相關連的態度。

當家庭培養短難報額。生活在其中的人會被此開懷,為別人的 好說著想,被此學重和互相選親。他們學到看來似乎矛盾的不 同態度,但對順利地吸收,能夠預助他們面對生命;

- 對請及個人責任:
- 自主及團結:
- 脈凝自己及為他人設想;
- · 堅持自己在家中的地位及儉夠寬恕:
- 原時表達自己的想法及同時能夠聆聽和保持微貌的試點。
- 家庭中我們都學會承認不足和無驗有關、所有在家中幾生的事。
   尤其涉及孩子的事、沒有一個人可置之度外,所以,家長或父

<sup>&</sup>lt;sup>17</sup>(変的存<mark>集)・172・</mark>

親或母親、若具有其中一人為一家之主,無論他們在那裡或發生越壓掛、都要將所有事記掛在心。父母要成為細心的觀察者, 能夠以關愛嚴注子女。但亦要能夠為子女的好處規限他們的自 由。「須保持醫醛。要是提下子女不顧,絕對不會有好處……。 然而、僱執則沒有教育可言。」<sup>如</sup>所以教宗告訴我們「最重要的 是以豐富的愛,幫助子女展開學習的過程、培育他們成熟地運 用自由、並培養真正的獨立自主、整行至面的紀律、運向儒全 的成長。」「

- 最實質和重要的總行(愛、信任、自由,正義、尊重、勤勞、 設實……)是在家庭中積模的,而這在生命中以感情進行的培育期,是有其決定性和重要性的。故此,家長和教育者應隨時以教育的觸覺表培抗甚麼是最基本的。在這背景下,我們努力 去教育。自由,負責任、倫應和道德的變展、感情、同理心, 實際心胸、變越人及大自然、以及愛和負責任的性觀念。這些 都是個人培育的巨大正程,而家庭佔有主要的角色。在執行這 角色時,家庭可發找其他樣極的幫助,而在我們深信的觀點而 自,尤其是來自教育的幫助。
- · 現今的社會最渴望的是舒適安逸的生活。舒服和富裕為前要和最終的目標。人因而深深認為發是萬德的。故此、教育家廣遊節制和隨機的生活成為極其重要的教導。只消耗有需要而經不是額外的事物。接受波消生活的做值。不斷將署移品給予孩子的父母。有這意機 容易忽略甚麼為孩子是更有需要的。例如指引和原則。然情和愛。開於這點。教宗本寫十六世宣稱:「描

<sup>&</sup>quot;《食的喜杂》: 260 及 261 。

<sup>&</sup>quot;《爱的杂歌》(266)

<sup>\*\*</sup> 参阅《全的存典》:262:263:264:268:282:286。

营亦是我們生命真理的一部份。所以、識量便最幼小的免於图 雕及痛苦的經驗、雖然出於好意。但我們大有可能獎資出職獎 和吝嗇的人:真的、愛的能力跟受評和與人一起受苦的能力是 減正比的。」<sup>88</sup>

不幸地很多家庭在「陰制發觀」下生活著,無法渴望到基本的 需要,我們知道是財富分配不公。但也要怕當地提出,我們給 予家庭的幫助,在於給予他們指引,告訴他們在這方面可如何 教育子女,我們也要確實實定,這樣的思維,對一些父母來說 尤其影要。

- 有能力作出承諾在生命中是很重要的,在孩子的生命中也是一樣。當家庭教學成員做負責任的人,即正確地運用自由和信穿承常,它就是預備成員去面割生命;算過類形,運用一已的自由,不是說決定喜歡甚麼或不喜歡甚麼那麼問單,它的意思是意識到責任的價值及勤勞的精神;所以在家庭學惟當你全心去做你所做的工作,你就是自由的,這是很重要的。
- 按網以上我們到生命的反省及從推動我們的價值角度來說,父母能夠給予孩子的偉大恩馬是傳承信認的過程,則忠貞和活躍的信德。「家庭必須繼續作為信德的語言場所,向子女翻解信德的美好,教他們祈醫和服事鄰人。」"我們知道信德是天主的風傷,不是我們行為的結果。「但父母是天主的工具,使子女的信德逐漸成熟和發展,」"當然,如教宗繼續說;「為傳遞信德,父母必須先要對天主有信心,在生活中尋找他、需要犯。

<sup>&</sup>lt;sup>11</sup> 教宗本第十六,向蒲周教区及雅馬城設及教育工作的运动性 (2008 年1 月 - 23 月 )。

パ(食物存集)・287・

<sup>&</sup>quot;(阿前1)

如此,『世世代代應宣揚祢的工程,世世代代應傳述祢的大能』 (詠 145:4)。」<sup>39</sup>

· 到現在我們談及的挑戰和責任都是關於父母或母親或父親的 「指引和管教的藝術」,他們都以英豪的做法帶引家庭。「指 引和管教的藝術」是指每個兒子和女兒都是一件獨特的 ,好像 製作一件藝術品,雖然它永不會完成,但只少讓每個孩子在他 的能力範圍內安穩地走他自己生命中的遊路。

## 3.5 慈幼特有的牧民使命:陪同及創新的過程。

從我們以上提出了許多建議, 我們可以向面對這令人激動和切合現 實的挑戰的慈幼家庭,提出一些牧民和教育的指引,首先提出一些 問題:

- 你如何陪伴家長、已婚人士和那些身為一家之主的人?
- 你如何陪伴孩童,尤其那些在我們慈幼圈子的、在世界各地 無數的男女孩?
- 藉我們的青年牧民、我們的家庭和堂區牧民,你如何陪伴那 些預備結婚和成家立室的青年?

我們的答案要求我們要有牧民創意、行動和決定:

 堅決地面對關注家庭為我們教育牧民首選這挑戰。在很多的 會議、省代會及全代會都有提出。現在是時候表明,在世界各 地任何男孩、女孩和青少年的慈幼教育和牧民工作內,沒有跟 他們的家庭有直接聯絡的,是不可思議的。「為使家庭成為家 庭牧民工作的積極推行者,應在家庭內努力傳揚福音和傳授教

<sup>9 [</sup> 円前] +

- 依照不同的環境,採取確切和合送的陪伴,還是我們的優先選擇:
  - 陪伴願意接受的家長和已婚人士。
  - · 給予慈幼環境中的男、女孩及胃少年與實的陪伴、尤其那些 面對著個人和家庭困難的。
  - 给所有音少年在尋真製器上的陪伴、報期那些計劃通向婚姻的。
  - 當我們在所猶到的各種不同的家庭特況內,提出生命的意義、 陷伊就成為神隆和信仰的具體作業。
- 3. 劑助家庭以感情和真心去教育及或長,以及我們的教育法 (預 防式)所包含的一切內容,我們知道人的成長和成熟的過程是 緩慢的,人出生後,便進到問題生命的另一個階段,即在於假 值的傳遞,故此「子友語要那受保護的室間和感情上的穩定性, 這些都是從父母的愛那兒獲得:而他們則從問及遊後父母之間 愛的理樂,」"故此,我們必須和家表建立問定的報絡,一起去 發掘如何在家中,及我們的臨在中、為他們的子女的發處,培 發接待、聆整的態度,在對活中避免不滿出即由的暴威語氣, 密切的別係給予各人所需要的時間,個別複觸有助以應情虧感 則嚴和疏遲……

<sup>\* 《</sup>爱的音樂》 - 200・

<sup>&</sup>lt;sup>41</sup> Walter Kasper. El futuro de la familia deide la perspersion crittària, in Guerge Augustia (del, e.c. 150.)

在以上我們提過的信中,教宗本篤十六世談到《教育的迫切》 時強調需要教授愛的根基:「教育首先需要由愛而來的親近和 信任:我想到孩子們從父母得到的,或最低限度應得到的,最 先和基礎的愛的經驗。每一位真正的老師都知道,如果他要去 教育,他必須要犧牲自己的一部分,只有如此他才能幫助他的 學生克勝自私和成為有能力真正去愛的人。」<sup>42</sup>當我們想到鲍思 高神父時,我們便很清楚他所說的。鲍思高神父要我們不獨愛 青年,更要使他們知道他們是被愛的。我們需要用有說服力的 態度將這訊息傳給家長們。

- 4. 在家長的教育使命上陪伴及支持他們,盡量讓他們參與;有時,家長雖然很想負起首位教育者的責任,但他們不知如何入手。「家庭是子女的第一個教育者,必須鞏固和它的合作。為達到這目的,我們的工作要充滿著家庭價值的教育氣氛。」這是第二十四屆全代會給慈幼會士的訊息。43 我們要富創意;一些措施在過去很成功,但後來就不太奏效了。推動家長不是容易的,但這困難應更推動我們去和他們一起反省他們所需要的。「故此,要和家長作更深入的對話,找方法如何好好運用家庭本身的潛在力量。」44
- 5. 在孩子愛的教育和性教育方面要認真負起我們的職責去協助家 長。教宗方濟各在勸諭中引用梵蒂岡第二屆大公會議《天主教 教育宣言》的要求說:「我們應反思教會的教育機構是否已承 擔這個挑戰。」45 有很多例證顯示世界各地的慈幼中心都迴避這

<sup>42</sup> 教宗本篤十六,向蘇馬教區及羅馬城談及教育工作的迫切性(2008年1月 21日)。

<sup>45</sup> 第 23 屆全代會文件 · 177; 查債忍 · [已引用作品]41。

<sup>44</sup> Walter Kasper, o.c. 175.

<sup>&</sup>quot;(爱的喜樂),280。

責任。似乎我們對課題本身感到困難。不過、身為教育者報們 有責任教育我們的對象如何去愛。並且我們相信、著我們的院 含充滿著一種富於滑紅和藝情的教育氛間、但是一課很好的愛 的教育。我們相信需要有適當的感情和性教育、及鈍漢的教理 講解、去幫助青年明白愛的真義和表達方式。"

- 6. 答案長及家庭遇到困難和個人危機時,我們給予懲幼式的支援。 在夫婦的問題上我們可能建議他們找別的專業支援,但作為教育者和收害,我們為他們子女的益處可以作重要的橋樑,他們 在婚姻生活和家庭中做錯是可即解的。我們的支援在於幫助他 們點力改為關係,我方法保持溝通,或歐互相寬恕,作為有效 的途徑,及相信可以從新再來,最後,幫助他們,透過與別人 的嚴係,繼續或長及成熟。
- 7. 在至一教育內的家庭教會中,我們的院舍的門為所有人而則少。 在世界各地遇到進點,缺乏宗教自由的時候,信仰便得到家庭 教育的支持和維護,有時家長和他們的孩子門沒有核醫宗教經 驗或感到陌生,在這些情况下寫幼育幫下的中心和協會、我們 的育院團體、不同的使徒小组,祈母育,聖言研說孙或成人教 细紅、義工服務等,都可以為家長及家庭小组提供神修環境, 有利於接納它們和與它們融合。
- 8. 為青年作婚前準備的陪伴。基督徒婚姻是否視為選事來與祝及 生活出來,或已被視為過時的事?教宗本無十六世,在2012 年於米蘭舉行的第七屆世界家庭會議上,向青年提出婚姻的挑 戰:「它是可能的,並且是容樂的體驗,雖然要求付出,插曲 思誠的要,及隨時對生命假設。」幫助青年發現婚姻的富饒和

<sup>\*</sup> 第 23 黑金代音文件专篇的信仰教育,羅瑪·1990,195-207。

Walter Kasper, a.c., 159, 160.

價值至為重要, 讀青年「了解完全的結合是何等美妙,能便人生的社會補度有所提昇而緣於則滿,使性體現其深溫的意義, 以及有益於孩子,能為他們提供最好的成長和學習環境。」"從 信仰的角度、人自由選擇將自己突付出來,並一起朝著一個高 超及進取的目標前進,對人是有益的,這計樣和將婚姻種想化 是很不同的。這種信念支持了基督後的理想,故此:

- 我們要幫助青年人發現。顯意得到婚姻及家庭生活的正面經 輸是性好事。
- 帮助他們緊定地相信、從愛的角度看,這種生活方式,若是 他們的聖智及天主所召叫、為他們是可能的。

讓我們走在他們身旁,幫助他們實際地壓覺到遊份樂戲的態 度的危險、當他們的夢想不能實現時,具會有失望。

- 帮助他們發現基督徒婚姻是非常类妙的事。因為爱是語在天 主內。還就是聖掛的意義、是天主的爱在他們內的有效標記。
- 9. 幫助家長及家庭明白,尤其在困難的時候,從神修角度看,婚 與及家庭生活是遵循漸進法則發展的學,猶如一問在基督與節內 不斷更新和深化的發展,有很多似前可以和家長和子女們分享, 例如:經常修練容忍和忍耐的價值;用時間共處;用行動表示愛、 感情,溫情和查鐘;感恩和彼此相愛。家庭的新得和信仰的慶 祝亦是家庭經驗的一部分。「看見年長的夫婦」就算他刊年事 已高,以成熟的態度顯出他們仍然相愛,是件美事。從人性和 局神的角度治,這是一個受到保護和成功的人生經歷。」20

<sup>&</sup>quot;(変め兵衆)・205~

<sup>44</sup> Walter Rasper, and 356

<sup>&</sup>lt;sup>22</sup>(阿斯丁·

- 10.參與教育正在完成的涵長反省和辨識的行程,尤其留意家庭的 質況,並優先強調經歷為福舍的主要價值,類些都經對我們的 教育和教民工作有所影響。我們應該深深相信漸進的學則,它 是家庭教民的特色,將它包括在我們的頻量中,在我們的活動 計劃中,以及教育教民行動中。
- 11.從我以上所建議的,還可以加上很多其他的活動報準則、教邀 請你們在地方層面及你們不夠的環境下思索一下,以下是一些 選議;
  - · 我們不要怕向青年及他們的家庭提出人性和超神價值、家庭 - 需要這個,並為它而感恩。
  - 湖可能為保障及促進家庭的在互要中的政策作出我們的責 國。

  - · 術我們在我們的中心, 為夫婦們提供機會, 讓他們成為其他 - 有需要的夫婦的前線激勵者、看引和同伴、教育者和使徒。
  - 我們深信陪伴家庭的承緒,能夠成為一個特殊的機會為假除任何對女性過度歧視的形式作用損憊。
    - 誤我們答用在我們很多的院套內已有的關於家庭的「真好做 法,例子、辦它們和別人分享進介紹給人。
  - 則誠地檢討我們對活在悲傷和焦慮峻況的父母親的问理心。
  - 讓我們更有效地掌握我們教育牧民團體的牧民方量、完份利用教育和福傳行動是團體性的事質。

- 讓全球的慈幼院舍展示教會的面貌和典範,成為一個願意協助家長及家庭去發現信仰、重新發現那變弱了或被放棄的信仰的地方。
- 最後讓我們不倦地和切願地回到華道角的氛圍。

我向整個慈幼大家庭作出呼籲,要更關注家庭,家庭的子女, 無論我們在哪個地方,將勸諭特別的一段選為自己的,並將它 作為向納匝肋聖家的祈禱。

「我們有關婚姻與家庭的教導,必然是由愛和溫柔的訊息啟導和轉 化,而不是捍衛一些看似枯燥和刻板的教義。事實上,除非獲聖父 無窮的愛所光照,否則我們甚至無法完全認識基督信仰的家庭之奧 祕;這愛在那位徹底交付自己,並存留在我們當中的基督身上啟示 出來。因此,我現在要瞻仰這位仍然活著,臨在於許多愛情故事中 心的基督,並呼求聖神之火降臨於世界所有的家庭。」51

<sup>11 《</sup>爱的喜樂》,59 (斜體不屬原文,由作者引進的)。

## 向聖家祈求

耶穌、瑪利亞和若瑟, 在你們內我們默觀 真愛的榮耀; 我們在信賴中轉向你們。

納匝肋聖家, 恩賜我們的家庭 都能成為共融及祈禱的地方, 福音的真正學府 及微小的家庭教會。

納厄肋聖善的家, 願所有家庭不要經歷 暴力、排斥和分裂; 顧那些受傷的和感到憤慨的 能找到安慰及治療。

納匝肋聖善的家, 使我們再次意識到 家庭是神聖不可侵犯的, 以及它在天主計劃中的美好。

耶穌、瑪利亞和若瑟, 請你們俯聽我們的祈禱。 亞孟

經馬・2016年 12月 81日

總會長征继文神父

(翻頭:幸福巡修女: 校園: 遠鄰才神父)