
Entrevista  com  o  Reitor-Mor,  P.
Fabio Attard
written by Editor BSOL | Junho 28, 2025
Fizemos uma entrevista exclusiva com o Reitor-Mor dos Salesianos,  P.  Fabio
Attard, percorrendo as etapas fundamentais de sua vocação e de sua trajetória
humana e espiritual. Sua vocação nasceu no oratório e se consolidou através de
uma rica formação que o levou da Irlanda à Tunísia, de Malta a Roma. De 2008 a
2020, foi Conselheiro Geral para a Pastoral Juvenil, função que desempenhou com
uma  visão  multicultural  adquirida  através  de  experiências  em  diferentes
contextos. A sua mensagem central é a santidade  como fundamento da ação
educativa  salesiana:  “Gostaria  de  ver  uma Congregação mais  santa”,  afirma,
sublinhando que  a  eficiência  profissional  deve  estar  enraizada  na  identidade
consagrada.

Qual é a história da sua vocação?

Nasci em Gozo, Malta, em 23 de março de 1959, quinto de sete filhos. Na época
do meu nascimento, meu pai era farmacêutico em um hospital, enquanto minha
mãe tinha uma pequena loja de tecidos e costura, que com o tempo cresceu e se
tornou uma pequena rede de cinco lojas. Ela era uma mulher muito trabalhadora,
mas o negócio sempre foi familiar.

Frequentei as escolas primárias e secundárias locais. Um elemento muito bonito e
particular da minha infância é que meu pai era catequista leigo no oratório, que
até 1965 era dirigido pelos salesianos. Quando jovem, ele frequentava aquele
oratório e acabou ficando lá como único catequista leigo.  Quando comecei  a
frequentá-lo,  aos  seis  anos,  os  salesianos  tinham acabado  de  deixar  a  obra.
Assumiu um jovem padre (que ainda está vivo) que continuou as atividades do
oratório  com  o  mesmo  espírito  salesiano,  tendo  ele  próprio  vivido  lá  como
seminarista.
Continuávamos com o catecismo, a bênção eucarística diária, o futebol, o teatro, o
coro, as excursões, as festas… tudo o que se vive normalmente num oratório.
Havia muitas crianças e jovens, e eu cresci nesse ambiente. Na prática, minha
vida se passava entre a família e o oratório. Eu também era coroinha na minha
paróquia. Assim, depois do ensino médio, me orientei para o sacerdócio, porque

https://donbosco.press/pt-pt/o-convidado/entrevista-com-o-reitor-mor-p-fabio-attard/
https://donbosco.press/pt-pt/o-convidado/entrevista-com-o-reitor-mor-p-fabio-attard/


desde criança tinha esse desejo no coração.

Hoje  percebo o  quanto  fui  influenciado  por  aquele  jovem sacerdote,  que  eu
admirava:  ele  estava  sempre  presente  conosco  no  pátio,  nas  atividades  do
oratório. No entanto, naquela época os salesianos já não estavam mais lá. Entrei
então no seminário, onde na época se faziam dois anos de curso preparatório
como internos. Durante o terceiro ano – que correspondia ao primeiro ano de
filosofia – conheci um amigo da família de cerca de 35 anos, uma vocação adulta,
que havia entrado como aspirante salesiano (hoje ainda está vivo e é coadjutor).
Quando ele deu esse passo, acendeu-se uma chama dentro de mim. E com a ajuda
do meu diretor espiritual, comecei um discernimento vocacional.
Foi um caminho importante, mas também exigente: eu tinha 19 anos, mas aquele
guia espiritual me ajudou a buscar a vontade de Deus, e não simplesmente a
minha. Assim, no último ano – o quarto de filosofia –, em vez de segui-lo no
seminário, vivi como aspirante salesiano, completando os dois anos de filosofia
exigidos.

Na família, o ambiente era fortemente marcado pela fé. Participávamos todos os
dias da missa, rezávamos o rosário em casa, éramos muito unidos. Ainda hoje,
embora nossos pais estejam no céu, mantemos essa mesma unidade entre irmãos
e irmãs.

Outra  experiência  familiar  me  marcou  profundamente,  embora  só  tenha
percebido isso com o tempo. Meu irmão, o segundo da família, morreu aos 25
anos de insuficiência renal. Hoje, com os avanços da medicina, ele ainda estaria
vivo graças à diálise e aos transplantes, mas naquela época não havia tantas
possibilidades. Estive ao seu lado nos últimos três anos de sua vida: dividíamos o
mesmo quarto e muitas vezes eu o ajudava à noite. Ele era um jovem sereno,
alegre, que vivia sua fragilidade com uma alegria extraordinária.
Eu tinha 16 anos quando ele morreu. Passaram-se cinquenta anos, mas quando
penso naquela época,  naquela experiência cotidiana de proximidade,  feita  de
pequenos gestos, reconheço o quanto isso marcou minha vida.

Nasci  em  uma  família  onde  havia  fé,  senso  de  trabalho,  responsabilidade
compartilhada. Meus pais são dois exemplos extraordinários para mim: viveram
com grande fé e serenidade a cruz, sem nunca sobrecarregar ninguém, e ao
mesmo tempo souberam transmitir a alegria da vida familiar. Posso dizer que tive
uma infância muito bonita. Não éramos ricos, nem pobres, mas sempre sóbrios,



discretos. Eles nos ensinaram a trabalhar, a administrar bem os recursos, a não
desperdiçar, a viver com dignidade, com elegância e, acima de tudo, com atenção
aos pobres e aos doentes.

Como sua família reagiu quando o senhor tomou a decisão de seguir a
vocação consagrada?

Chegou o momento em que, junto com meu diretor espiritual, esclarecemos que
meu caminho era o dos salesianos. Eu também precisava comunicar isso aos meus
pais. Lembro que era uma noite tranquila, estávamos jantando juntos, só nós três.
A certa altura, eu disse: “Quero lhes dizer uma coisa: fiz meu discernimento e
decidi entrar para os salesianos”.
Meu  pai  ficou  muito  feliz.  Ele  respondeu  imediatamente:  “Que  o  Senhor  te
abençoe”. Minha mãe, por outro lado, começou a chorar, como todas as mães
fazem. Ela me perguntou: “Então você vai se afastar?” Mas meu pai interveio com
doçura e firmeza: “Quer ele se afaste ou não, este é o seu caminho”.
Eles me abençoaram e me encorajaram. São momentos que ficam gravados para
sempre.

Lembro-me particularmente do que aconteceu no final da vida dos meus pais.
Meu pai faleceu em 1997 e, seis meses depois, descobriram um tumor incurável
em minha mãe.
Naquela  época,  os  superiores  me  pediram para  ir  lecionar  na  Universidade
Pontifícia Salesiana (UPS), mas eu não sabia que decisão tomar. Minha mãe não
estava bem, estava perto da morte.  Conversando com meus irmãos,  eles  me
disseram: “Faça o que os superiores pedem”.
Eu estava em casa e conversei com ela: “Mãe, os superiores estão me pedindo
para ir para Roma”.
Ela,  com a lucidez de uma verdadeira mãe,  respondeu: “Ouça,  meu filho,  se
dependesse de mim, eu pediria que você ficasse aqui, porque não tenho mais
ninguém e não gostaria de ser um fardo para seus irmãos. Mas…” – e aqui ela
disse uma frase que guardo no coração – “Você não é meu, você pertence a Deus.
Faça o que seus superiores lhe dizem.”
Essa frase, pronunciada um ano antes de sua morte, é para mim um tesouro, uma
herança preciosa. Minha mãe era uma mulher inteligente, sábia, perspicaz: sabia
que  a  doença  a  levaria  ao  fim,  mas  naquele  momento  soube  ser  livre
interiormente. Livre para dizer palavras que confirmavam mais uma vez o dom
que ela mesma havia feito a Deus: oferecer um filho à vida consagrada.



A reação da minha família, desde o início até o fim, foi sempre marcada por um
profundo  respeito  e  um  grande  apoio.  E  ainda  hoje,  meus  irmãos  e  irmãs
continuam a levar adiante esse espírito.

Qual foi o seu percurso formativo desde o noviciado até hoje?

Foi um percurso muito rico e variado. Comecei o pré-noviciado em Malta, depois
fiz o noviciado em Dublin, na Irlanda. Uma experiência realmente bonita.

Depois  do  noviciado,  meus  companheiros  se  mudaram  para  Maynooth  para
estudar  filosofia  na  universidade,  mas  eu  já  tinha  concluído  esse  curso
anteriormente. Por isso, os superiores me pediram para permanecer no noviciado
por mais um ano, onde ensinei italiano e latim. Depois, voltei para Malta para
fazer dois anos de estágio, que foram muito bonitos e enriquecedores.

Depois,  fui  enviado a  Roma para estudar teologia  na Pontifícia  Universidade
Salesiana,  onde passei  três  anos  extraordinários.  Esses  anos  me deram uma
grande  abertura  mental.  Vivíamos  no  seminário  com  quarenta  coirmãos
provenientes de vinte nações diferentes: Ásia, Europa, América Latina… até o
corpo docente era internacional. Era em meados dos anos 80, cerca de vinte anos
após o Concílio Vaticano II, e ainda se respirava muito entusiasmo: havia debates
teológicos animados, a teologia da libertação, o interesse pelo método e pela
prática.  Esses  estudos  me ensinaram a  ler  a  fé  não  apenas  como conteúdo
intelectual, mas como uma escolha de vida.

Após esses três anos,  continuei  com mais dois de especialização em teologia
moral na Academia Alfonsiana, com os padres redentoristas. Lá também encontrei
figuras  significativas,  como  o  famoso  Bernhard  Häring,  com  quem  fiz  uma
amizade pessoal e ia regularmente todos os meses para conversar com ele. Foram
cinco anos no total – entre o bacharelado e a licenciatura – que me formaram
profundamente do ponto de vista teológico.

Posteriormente, me ofereci para as missões, e os superiores me enviaram para a
Tunísia, junto com outro salesiano, para restabelecer a presença salesiana no
país. Assumimos uma escola administrada por uma congregação feminina que,
não tendo mais  vocações,  estava prestes  a  fechar.  Era uma escola  com 700
alunos;  por  isso  tivemos  que  aprender  francês  e  também  árabe.  Para  nos
prepararmos,  passamos  alguns  meses  em  Lyon,  na  França,  e  depois  nos
dedicamos ao estudo do árabe.



Fiquei lá três anos. Foi outra grande experiência, porque nos encontramos a viver
a fé e o carisma salesiano num contexto em que não se podia falar explicitamente
de Jesus. No entanto, era possível construir percursos educativos baseados em
valores  humanos:  respeito,  disponibilidade,  verdade.  O nosso testemunho era
silencioso, mas eloquente. Naquele ambiente, aprendi a conhecer e a amar o
mundo muçulmano. Todos – alunos, professores e famílias – eram muçulmanos e
nos acolheram com grande calor. Fizeram-nos sentir parte da sua família. Voltei
várias  vezes  à  Tunísia  e  sempre  encontrei  o  mesmo  respeito  e  apreço,
independentemente  da  nossa  pertença  religiosa.

Depois dessa experiência, voltei para Malta e trabalhei durante cinco anos na
área social. Em particular, numa casa salesiana que acolhe jovens que precisam
de um acompanhamento educativo mais atento, também em regime residencial.

Após estes oito anos de pastoral (entre a Tunísia e Malta), foi-me oferecida a
possibilidade de concluir o doutorado. Optei por voltar à Irlanda, porque o tema
estava relacionado com a consciência segundo o pensamento do cardeal John
Henry Newman, hoje santo. Concluído o doutorado, o Reitor-Mor da época, P.
Juan  Edmundo  Vecchi  –  de  grata  memória  –  pediu-me  para  ingressar  como
professor de teologia moral na Pontifícia Universidade Salesiana.

Olhando para todo o meu percurso, desde o aspirantado até ao doutorado, posso
dizer que foi um conjunto de experiências não só de conteúdos, mas também de
contextos  culturais  muito  diferentes.  Agradeço  ao  Senhor  e  à  Congregação,
porque me ofereceram a possibilidade de viver uma formação tão variada e rica.

Então o senhor conhece o maltês porque é sua língua materna, o inglês
porque é a segunda língua em Malta, o latim porque o senhor o ensinou, o
italiano porque estudou na Itália, o francês e o árabe porque esteve em
Manouba, na Tunísia… Quantas línguas o senhor conhece?

Cinco, seis línguas, mais ou menos. Mas, quando me perguntam sobre línguas, eu
sempre digo que são um pouco coincidências históricas.
Em Malta, já crescemos com duas línguas: o maltês e o inglês, e na escola se
estuda uma terceira língua. Na minha época, também se ensinava italiano. Além
disso, eu tinha um talento natural para línguas e também escolhi o latim. Mais
tarde, quando fui para a Tunísia, foi necessário aprender francês e também árabe.
Em Roma, vivendo com muitos estudantes de espanhol, o ouvido se acostuma e,



quando fui eleito Conselheiro para a Pastoral Juvenil,  aprofundei um pouco o
espanhol, que é uma língua muito bonita.

Todas as línguas são bonitas. Claro, aprendê-las requer empenho, estudo, prática.
Há quem tenha mais facilidade, outros menos: faz parte da disposição pessoal.
Mas  não  é  um  mérito,  nem  uma  culpa.  É  simplesmente  um  dom,  uma
predisposição natural.

De 2008 a 2020, o senhor foi Conselheiro Geral da Pastoral Juvenil por
dois mandatos. Como sua experiência nesta missão o ajudou?

Quando o Senhor nos confia uma missão, levamos conosco toda a bagagem de
experiências que acumulamos ao longo do tempo.
Tendo vivido em contextos culturais diferentes, não corria o risco de ver tudo
através do filtro de uma única cultura. Sou europeu, venho do Mediterrâneo, de
um país  que foi  colônia inglesa,  mas tive a  graça de viver  em comunidades
internacionais e multiculturais.

Os anos de estudo na UPS também me ajudaram muito. Tínhamos professores que
não se limitavam a transmitir conteúdos, mas nos educavam a fazer síntese, a
construir  um  método.  Por  exemplo,  se  estudávamos  história  da  Igreja,
compreendíamos  como  era  essencial  para  compreender  a  patrística.  Se
abordávamos  a  teologia  bíblica,  aprendíamos  a  relacioná-la  com  a  teologia
sacramental,  com  a  moral,  com  a  história  da  espiritualidade.  Em  suma,
ensinavam-nos  a  pensar  de  forma  orgânica.
Essa capacidade de síntese, essa arquitetura do pensamento, torna-se então parte
da sua formação pessoal.  Quando se estuda teologia, aprende-se a identificar
pontos  fixos  e  a  conectá-los.  O  mesmo  vale  para  uma  proposta  pastoral,
pedagógica ou filosófica. Quando se encontra pessoas com grande profundidade,
absorve-se não só o que dizem, mas também como o dizem, e isso forma o seu
estilo.

Outro elemento importante é que, no momento da minha eleição, eu já tinha
vivido  experiências  em  ambientes  missionários,  onde  a  religião  católica  era
praticamente  ausente,  e  tinha  trabalhado  com  pessoas  marginalizadas  e
vulneráveis. Também tinha adquirido alguma experiência no mundo universitário
e, paralelamente, tinha-me dedicado muito ao acompanhamento espiritual.

Além disso, entre 2005 e 2008 – logo após a experiência na UPS –, a Arquidiocese



de Malta me pediu para fundar um Instituto de Formação Pastoral, na sequência
de um Sínodo diocesano que reconheceu a necessidade do mesmo. O arcebispo
me confiou a tarefa de começar do zero. A primeira coisa que fiz foi formar uma
equipe com padres, religiosos, leigos – homens e mulheres. Criamos um novo
método de formação, que ainda é usado hoje. O instituto continua funcionando
muito bem e, de certa forma, essa experiência foi uma preparação valiosa para o
trabalho que realizei posteriormente na pastoral juvenil.
Desde o início, sempre acreditei no trabalho em equipe e na colaboração com os
leigos. Minha primeira experiência como diretor foi justamente nesse estilo: uma
equipe  educativa  estável,  hoje  diríamos  uma  CEP  (Comunidade  Educativa-
Pastoral), com encontros sistemáticos, não ocasionais. Nós nos reuníamos todas
as semanas com os educadores e profissionais. E essa abordagem, que com o
tempo se tornou um método, permaneceu para mim uma referência.

A isso se soma também a experiência acadêmica: seis anos como professor na
Pontifícia Universidade Salesiana, na qual chegavam estudantes de mais de cem
nações, e depois como examinador e diretor de teses de doutorado na Academia
Alfonsiana.

Acredito que tudo isso me preparou para viver essa responsabilidade com lucidez
e visão.

Assim, quando a Congregação, durante o Capítulo Geral de 2008, me pediu para
assumir este cargo, eu já trazia comigo uma visão ampla e multicultural. E isso
me ajudou, porque reunir diversidades não era algo difícil para mim: era parte da
normalidade.  Claro,  não  se  tratava  simplesmente  de  fazer  uma  “salada”  de
experiências: era preciso encontrar os fios condutores, dar coerência e unidade.

O que pude viver como Conselheiro Geral não foi um mérito pessoal. Acredito que
qualquer  salesiano,  se  tivesse  tido  as  mesmas  oportunidades  e  o  apoio  da
Congregação,  poderia  ter  vivido  experiências  semelhantes  e  dado  a  sua
contribuição  com  generosidade.

Há uma oração, uma boa noite salesiana, um hábito que o senhor nunca
deixa de fazer?

A devoção a Maria. Em casa, crescemos com o Rosário diário, rezado em família.
Não  era  uma obrigação,  era  algo  natural:  fazíamos  antes  de  comer,  porque
sempre comíamos juntos. Naquela época era possível. Hoje talvez seja menos,



mas  naquela  época  era  assim  que  se  vivia:  a  família  reunida,  a  oração
compartilhada, a mesa comum.

No início, talvez eu não percebesse o quanto era profunda essa devoção mariana.
Mas com o passar dos anos, quando se começa a distinguir o que é essencial do
que é  secundário,  compreendi  o  quanto  essa  presença  materna  acompanhou
minha vida.
A devoção a Maria se expressa de diferentes formas: o Rosário diário, quando
possível; um momento de pausa diante de uma imagem ou estátua da Virgem
Maria;  uma  oração  simples,  mas  feita  com  o  coração.  São  gestos  que
acompanham  o  caminho  da  fé.

Naturalmente, há alguns pontos fixos: a Eucaristia diária e a meditação diária.
São pilares que não se discutem, se vivem. Não só porque somos consagrados,
mas porque somos crentes. E a fé só se vive alimentando-a.
Quando a alimentamos, ela cresce em nós. E só se crescer em nós, podemos
ajudar a que cresça também nos outros.  Para nós,  que somos educadores,  é
evidente: se a nossa fé não se traduz em vida concreta, todo o resto se torna
fachada.

Essas práticas –  a oração,  a meditação,  a devoção – não são reservadas aos
santos. São expressão de honestidade. Se fiz uma escolha de fé, também tenho a
responsabilidade de cultivá-la.  Caso contrário,  tudo se reduz a algo exterior,
aparente. E isso, com o tempo, não se sustenta.

Se pudesse voltar atrás, faria as mesmas escolhas?

Absolutamente  sim.  Na  minha  vida,  houve  momentos  muito  difíceis,  como
acontece com todos. Não quero passar por “vítima de plantão”. Acredito que toda
pessoa,  para  crescer,  precisa  passar  por  fases  de  escuridão,  momentos  de
desolação, de solidão, de se sentir traída ou acusada injustamente. E eu vivi esses
momentos. Mas tive a graça de ter um diretor espiritual ao meu lado.

Quando se vive certas dificuldades acompanhado por alguém, consegue-se intuir
que tudo o que Deus permite tem um sentido, tem um propósito. E quando se sai
desse “túnel”, descobre-se que se é uma pessoa diferente, mais madura. É como
se, através dessa provação, fôssemos transformados.

Se eu tivesse ficado sozinho, teria corrido o risco de tomar decisões erradas, sem



visão, cego pelo cansaço do momento. Quando se está zangado, quando se sente
sozinho, não é hora de decidir. É hora de caminhar, de pedir ajuda, de se deixar
acompanhar.

Viver certas passagens com a ajuda de alguém é como ser uma massa colocada no
forno: o fogo a cozinha, a torna madura.
Portanto, à pergunta se mudaria alguma coisa, a minha resposta é: não. Porque
mesmo os momentos mais  difíceis,  mesmo aqueles que eu não compreendia,
ajudaram-me a tornar-me na pessoa que sou hoje.
Sinto-me uma pessoa perfeita? Não. Mas sinto que estou a caminho, todos os dias,
tentando viver diante da misericórdia e da bondade de Deus.

E hoje, ao dar esta entrevista, posso dizer com sinceridade que me sinto feliz.
Talvez ainda não tenha compreendido plenamente o que significa ser Reitor-Mor –
isso leva tempo –, mas sei que é uma missão, não um passeio. Traz consigo as
suas  dificuldades.  No  entanto,  sinto-me  amado,  estimado  pelos  meus
colaboradores  e  por  toda  a  Congregação.

E tudo o que sou hoje, sou graças ao que vivi, mesmo nos momentos mais difíceis.
Não mudaria nada. Eles fizeram de mim quem sou.

O senhor tem algum projeto que lhe seja particularmente caro?

Sim. Se fecho os olhos e imagino algo que realmente desejo, gostaria de ver uma
Congregação mais santa. Mais santa. Mais santa.

Fiquei profundamente inspirado pela primeira carta do padre Pascual Chávez, de
2002, intitulada “Sede santos”. Essa carta me tocou profundamente, deixou uma
marca em mim.
Os projetos são muitos, e todos válidos, bem estruturados, com visões amplas e
profundas. Mas que valor têm, se são levados adiante por pessoas que não são
santas? Podemos fazer um trabalho excelente, podemos até ser apreciados – e
isso, em si, não é negativo –, mas não trabalhamos para obter sucesso. O nosso
ponto de partida é uma identidade: somos pessoas consagradas.

O que propomos só faz sentido se nasce daí. É claro que desejamos que nossos
projetos  tenham sucesso,  mas  ainda  mais  desejamos  que  tragam graça,  que
toquem as  pessoas  profundamente.  Não  basta  ser  eficiente.  Temos  que  ser
eficazes, no sentido mais profundo: eficazes no testemunho, na identidade, na fé.



A eficiência pode existir mesmo sem qualquer referência religiosa. Podemos ser
excelentes profissionais, mas isso não basta.
Nossa consagração não é um detalhe: é o fundamento. Se ela se torna marginal,
se  a  colocamos de lado para dar espaço à eficiência,  então perdemos nossa
identidade.

E  as  pessoas  nos  observam.  Nas  escolas  salesianas,  reconhece-se  que  os
resultados são bons – e isso é bom. Mas será que também nos reconhecem como
homens de Deus? Essa é a questão.
Se nos veem apenas como bons profissionais, então somos apenas eficientes. Mas
a nossa vida deve alimentar-se Dele – Caminho, Verdade e Vida – não do que “eu
penso” ou “eu quero” ou “do que me parece”.

Portanto, mais do que falar de um projeto pessoal, prefiro falar de um desejo
profundo: tornar-me santo. E falar disso de forma concreta, não idealizada.
Quando Dom Bosco falava aos seus jovens sobre estudo, saúde e santidade, não se
referia a uma santidade feita apenas de oração na capela. Ele pensava em uma
santidade vivida na relação com Deus e alimentada pela relação com Deus. A
santidade cristã é o reflexo dessa relação viva e cotidiana.

Que  conselho  o  senhor  daria  a  um jovem que  se  questiona  sobre  a
vocação?

Eu diria para descobrir, passo a passo, qual é o projeto de Deus para ele.
O caminho vocacional não é uma pergunta que se faz, esperando uma resposta
pronta da Igreja. É uma peregrinação. Quando um jovem me diz: “Não sei se
quero ser salesiano ou não”, tento afastá-lo dessa formulação. Porque não se trata
simplesmente de decidir: “Vou ser salesiano”. A vocação não é uma opção em
relação a uma “coisa”.

Também na minha própria experiência, quando disse ao meu diretor espiritual:
“Quero ser salesiano, tenho que ser”, ele, com muita calma, me fez refletir: “É
realmente a vontade de Deus? Ou é apenas um desejo seu?”

E é justo que um jovem procure o que deseja, é algo saudável. Mas quem o
acompanha tem a tarefa de educar essa busca, de transformá-la de entusiasmo
inicial em caminho de amadurecimento interior.
“Você quer fazer o bem? Ótimo. Então conheça a si mesmo, reconheça que é
amado por Deus”.



É  somente  a  partir  dessa  relação  profunda  com  Deus  que  pode  surgir  a
verdadeira pergunta: “Qual é o projeto de Deus para mim?”
Porque o que hoje desejo, amanhã pode não me bastar mais. Se a vocação se
reduz ao que “gosto”, então será algo frágil. A vocação é, pelo contrário, uma voz
interior  que  interpela,  que  pede  para  entrar  em  diálogo  com  Deus  e  para
responder.

Quando um jovem chega a este ponto, quando é acompanhado a descobrir aquele
espaço interior onde habita Deus, então começa realmente a caminhar.
E por isso, quem acompanha deve ser muito atento, profundo, paciente. Nunca
superficial.
O Evangelho de Emaús é  uma imagem perfeita:  Jesus se  aproxima dos dois
discípulos, os escuta, mesmo sabendo que estão falando confusamente. Depois de
ouvi-los, começa a falar. E eles, no final, o convidam: “Fica conosco, porque já
está ficando tarde”.
E o reconhecem no gesto de partir o pão. Então dizem: “Não ardia em nós o nosso
coração enquanto ele nos falava pelo caminho?”

Hoje, muitos jovens estão em busca. Nossa tarefa, como educadores, é não ser
apressados. Mas ajudá-los, com calma e gradualidade, a descobrir a grandeza que
já  está  em seus  corações.  Porque  lá,  naquela  profundidade,  eles  encontram
Cristo. Como diz Santo Agostinho: “Tu estavas dentro de mim, e eu estava fora. E
lá eu te procurava”.

O senhor teria uma mensagem a transmitir hoje à Família Salesiana?

É a mesma mensagem que compartilhei também nestes dias, durante o encontro
da Consulta da Família Salesiana: A fé. Enraizar-nos cada vez mais na pessoa
de Cristo.

É desse enraizamento que nasce um conhecimento autêntico de Dom Bosco. Os
primeiros salesianos, quando quiseram escrever um livro sobre o verdadeiro Dom
Bosco, não o intitularam “Dom Bosco apóstolo dos jovens”, mas “Dom Bosco com
Deus” – um texto escrito pelo P. Eugênio Ceria em 1929.
E isso nos faz refletir.  Por que eles, que o viam em ação todos os dias, não
escolheram destacar o Dom Bosco incansável, organizador, educador? Não, eles
quiseram contar o Dom Bosco profundamente unido a Deus.
Quem o conheceu bem não se deteve nas aparências, mas foi à raiz: Dom Bosco



era um homem imerso em Deus.

À Família Salesiana, eu digo: recebemos um tesouro. Um dom imenso. Mas todo
dom implica uma responsabilidade.
No meu discurso final,  eu disse:  “Não basta amar Dom Bosco, é preciso
conhecê-lo.”
E só podemos conhecê-lo verdadeiramente se formos pessoas de fé.

Devemos olhar para ele com os olhos da fé. Só assim podemos encontrar o crente
que foi Dom Bosco, em quem o Espírito Santo agiu com força: com dýnamis, com
cháris, com carisma, com graça.
Não podemos nos limitar a repetir certas máximas suas ou a contar seus milagres.
Porque corremos o risco de nos determos nas histórias de Dom Bosco, em vez de
nos determos na história de Dom Bosco, porque Dom Bosco é maior do que Dom
Bosco.
Isso  significa  estudo,  reflexão,  profundidade.  Significa  evitar  toda
superficialidade.

E então poderemos dizer com verdade: “Esta é a minha fé, este é o meu
carisma: enraizados em Cristo, seguindo os passos de Dom Bosco”.


