Entrevista com o Reitor-Mor, P.
Fabio Attard

written by Editor BSOL | Junho 28, 2025

Fizemos uma entrevista exclusiva com o Reitor-Mor dos Salesianos, P. Fabio
Attard, percorrendo as etapas fundamentais de sua vocacgdo e de sua trajetoria
humana e espiritual. Sua vocagdo nasceu no oratorio e se consolidou através de
uma rica formagdo que o levou da Irlanda a Tunisia, de Malta a Roma. De 2008 a
2020, foi Conselheiro Geral para a Pastoral Juvenil, fun¢do que desempenhou com
uma visdo multicultural adquirida através de experiéncias em diferentes
contextos. A sua mensagem central é a santidade como fundamento da acgdo
educativa salesiana: “Gostaria de ver uma Congregag¢do mais santa”, afirma,
sublinhando que a eficiéncia profissional deve estar enraizada na identidade
consagrada.

Qual é a histodria da sua vocagao?

Nasci em Gozo, Malta, em 23 de marco de 1959, quinto de sete filhos. Na época
do meu nascimento, meu pai era farmacéutico em um hospital, enquanto minha
mae tinha uma pequena loja de tecidos e costura, que com o tempo cresceu e se
tornou uma pequena rede de cinco lojas. Ela era uma mulher muito trabalhadora,
mas 0 negocio sempre foi familiar.

Frequentei as escolas primarias e secundarias locais. Um elemento muito bonito e
particular da minha infancia é que meu pai era catequista leigo no oratorio, que
até 1965 era dirigido pelos salesianos. Quando jovem, ele frequentava aquele
oratorio e acabou ficando 14 como unico catequista leigo. Quando comecei a
frequenta-lo, aos seis anos, os salesianos tinham acabado de deixar a obra.
Assumiu um jovem padre (que ainda estd vivo) que continuou as atividades do
oratorio com o mesmo espirito salesiano, tendo ele proprio vivido 14 como
seminarista.

Continuavamos com o catecismo, a béncao eucaristica diaria, o futebol, o teatro, o
coro, as excursoes, as festas... tudo o que se vive normalmente num oratorio.
Havia muitas criangas e jovens, e eu cresci nesse ambiente. Na pratica, minha
vida se passava entre a familia e o oratorio. Eu também era coroinha na minha
paroquia. Assim, depois do ensino médio, me orientei para o sacerddcio, porque


https://donbosco.press/pt-pt/o-convidado/entrevista-com-o-reitor-mor-p-fabio-attard/
https://donbosco.press/pt-pt/o-convidado/entrevista-com-o-reitor-mor-p-fabio-attard/

desde crianca tinha esse desejo no coracao.

Hoje percebo o quanto fui influenciado por aquele jovem sacerdote, que eu
admirava: ele estava sempre presente conosco no patio, nas atividades do
oratorio. No entanto, naquela época os salesianos ja nao estavam mais 14. Entrei
entdo no semindrio, onde na época se faziam dois anos de curso preparatorio
como internos. Durante o terceiro ano - que correspondia ao primeiro ano de
filosofia - conheci um amigo da familia de cerca de 35 anos, uma vocacgao adulta,
que havia entrado como aspirante salesiano (hoje ainda esta vivo e é coadjutor).
Quando ele deu esse passo, acendeu-se uma chama dentro de mim. E com a ajuda
do meu diretor espiritual, comecei um discernimento vocacional.

Foi um caminho importante, mas também exigente: eu tinha 19 anos, mas aquele
guia espiritual me ajudou a buscar a vontade de Deus, e nao simplesmente a
minha. Assim, no ultimo ano - o quarto de filosofia -, em vez de segui-lo no
seminario, vivi como aspirante salesiano, completando os dois anos de filosofia
exigidos.

Na familia, o ambiente era fortemente marcado pela fé. Participavamos todos os
dias da missa, rezavamos o rosario em casa, éramos muito unidos. Ainda hoje,
embora nossos pais estejam no céu, mantemos essa mesma unidade entre irmaos
e irmas.

Outra experiéncia familiar me marcou profundamente, embora sé tenha
percebido isso com o tempo. Meu irmao, o seqgundo da familia, morreu aos 25
anos de insuficiéncia renal. Hoje, com os avangos da medicina, ele ainda estaria
vivo gracas a didlise e aos transplantes, mas naquela época nao havia tantas
possibilidades. Estive ao seu lado nos ultimos trés anos de sua vida: dividiamos o
mesmo quarto e muitas vezes eu o ajudava a noite. Ele era um jovem sereno,
alegre, que vivia sua fragilidade com uma alegria extraordinaria.

Eu tinha 16 anos quando ele morreu. Passaram-se cinquenta anos, mas quando
penso naquela época, naquela experiéncia cotidiana de proximidade, feita de
pequenos gestos, reconhe¢o o quanto isso marcou minha vida.

Nasci em uma familia onde havia fé, senso de trabalho, responsabilidade
compartilhada. Meus pais sao dois exemplos extraordindrios para mim: viveram
com grande fé e serenidade a cruz, sem nunca sobrecarregar ninguém, e ao
mesmo tempo souberam transmitir a alegria da vida familiar. Posso dizer que tive
uma infancia muito bonita. Nao éramos ricos, nem pobres, mas sempre sobrios,



discretos. Eles nos ensinaram a trabalhar, a administrar bem os recursos, a nao
desperdigar, a viver com dignidade, com elegancia e, acima de tudo, com atencao
aos pobres e aos doentes.

Como sua familia reagiu quando o senhor tomou a decisao de seguir a
vocacao consagrada?

Chegou o momento em que, junto com meu diretor espiritual, esclarecemos que
meu caminho era o dos salesianos. Eu também precisava comunicar isso aos meus
pais. Lembro que era uma noite tranquila, estdvamos jantando juntos, sé nos trés.
A certa altura, eu disse: “Quero lhes dizer uma coisa: fiz meu discernimento e
decidi entrar para os salesianos”.

Meu pai ficou muito feliz. Ele respondeu imediatamente: “Que o Senhor te
abencoe”. Minha mae, por outro lado, comecgou a chorar, como todas as maes
fazem. Ela me perguntou: “Entao vocé vai se afastar?” Mas meu pai interveio com
docgura e firmeza: “Quer ele se afaste ou nao, este é o seu caminho”.

Eles me abencoaram e me encorajaram. Sao momentos que ficam gravados para
sempre.

Lembro-me particularmente do que aconteceu no final da vida dos meus pais.
Meu pai faleceu em 1997 e, seis meses depois, descobriram um tumor incuravel
em minha mae.

Naquela época, os superiores me pediram para ir lecionar na Universidade
Pontificia Salesiana (UPS), mas eu nao sabia que decisao tomar. Minha mae nao
estava bem, estava perto da morte. Conversando com meus irmaos, eles me
disseram: “Faca o que os superiores pedem”.

Eu estava em casa e conversei com ela: “Mae, os superiores estao me pedindo
para ir para Roma”.

Ela, com a lucidez de uma verdadeira mae, respondeu: “Ouca, meu filho, se
dependesse de mim, eu pediria que vocé ficasse aqui, porque nao tenho mais
ninguém e ndo gostaria de ser um fardo para seus irmaos. Mas...” - e aqui ela
disse uma frase que guardo no coracao - “Vocé nao é meu, vocé pertence a Deus.
Faca o que seus superiores lhe dizem.”

Essa frase, pronunciada um ano antes de sua morte, € para mim um tesouro, uma
heranca preciosa. Minha mae era uma mulher inteligente, sabia, perspicaz: sabia
que a doenca a levaria ao fim, mas naquele momento soube ser livre
interiormente. Livre para dizer palavras que confirmavam mais uma vez o dom
que ela mesma havia feito a Deus: oferecer um filho a vida consagrada.



A reacao da minha familia, desde o inicio até o fim, foi sempre marcada por um
profundo respeito e um grande apoio. E ainda hoje, meus irmaos e irmas
continuam a levar adiante esse espirito.

Qual foi o seu percurso formativo desde o noviciado até hoje?

Foi um percurso muito rico e variado. Comecei o pré-noviciado em Malta, depois
fiz 0 noviciado em Dublin, na Irlanda. Uma experiéncia realmente bonita.

Depois do noviciado, meus companheiros se mudaram para Maynooth para
estudar filosofia na universidade, mas eu ja tinha concluido esse curso
anteriormente. Por isso, 0s superiores me pediram para permanecer no noviciado
por mais um ano, onde ensinei italiano e latim. Depois, voltei para Malta para
fazer dois anos de estagio, que foram muito bonitos e enriquecedores.

Depois, fui enviado a Roma para estudar teologia na Pontificia Universidade
Salesiana, onde passei trés anos extraordinarios. Esses anos me deram uma
grande abertura mental. Viviamos no seminario com quarenta coirmaos
provenientes de vinte nacdes diferentes: Asia, Europa, América Latina... até o
corpo docente era internacional. Era em meados dos anos 80, cerca de vinte anos
ap6s o Concilio Vaticano II, e ainda se respirava muito entusiasmo: havia debates
teoldgicos animados, a teologia da libertacgao, o interesse pelo método e pela
pratica. Esses estudos me ensinaram a ler a fé nao apenas como conteudo
intelectual, mas como uma escolha de vida.

Apds esses trés anos, continuei com mais dois de especializagdo em teologia
moral na Academia Alfonsiana, com os padres redentoristas. La também encontrei
figuras significativas, como o famoso Bernhard Haring, com quem fiz uma
amizade pessoal e ia regularmente todos os meses para conversar com ele. Foram
cinco anos no total - entre o bacharelado e a licenciatura - que me formaram
profundamente do ponto de vista teoldgico.

Posteriormente, me ofereci para as missoes, e 0s superiores me enviaram para a
Tunisia, junto com outro salesiano, para restabelecer a presenca salesiana no
pais. Assumimos uma escola administrada por uma congregacao feminina que,
nao tendo mais vocacoes, estava prestes a fechar. Era uma escola com 700
alunos; por isso tivemos que aprender francés e também arabe. Para nos
prepararmos, passamos alguns meses em Lyon, na Franca, e depois nos
dedicamos ao estudo do arabe.



Fiquei 1a trés anos. Foi outra grande experiéncia, porque nos encontramos a viver
a fé e o carisma salesiano num contexto em que nao se podia falar explicitamente
de Jesus. No entanto, era possivel construir percursos educativos baseados em
valores humanos: respeito, disponibilidade, verdade. O nosso testemunho era
silencioso, mas eloquente. Naquele ambiente, aprendi a conhecer e a amar o
mundo muculmano. Todos - alunos, professores e familias - eram mugulmanos e
nos acolheram com grande calor. Fizeram-nos sentir parte da sua familia. Voltei
varias vezes a Tunisia e sempre encontrei o mesmo respeito e apreco,
independentemente da nossa pertenca religiosa.

Depois dessa experiéncia, voltei para Malta e trabalhei durante cinco anos na
area social. Em particular, numa casa salesiana que acolhe jovens que precisam
de um acompanhamento educativo mais atento, também em regime residencial.

Apos estes oito anos de pastoral (entre a Tunisia e Malta), foi-me oferecida a
possibilidade de concluir o doutorado. Optei por voltar a Irlanda, porque o tema
estava relacionado com a consciéncia segundo o pensamento do cardeal John
Henry Newman, hoje santo. Concluido o doutorado, o Reitor-Mor da época, P.
Juan Edmundo Vecchi - de grata memoria - pediu-me para ingressar como
professor de teologia moral na Pontificia Universidade Salesiana.

Olhando para todo o meu percurso, desde o aspirantado até ao doutorado, posso
dizer que foi um conjunto de experiéncias nao s6 de conteudos, mas também de
contextos culturais muito diferentes. Agradeco ao Senhor e a Congregacao,
porque me ofereceram a possibilidade de viver uma formacao tao variada e rica.

Entao o senhor conhece o maltés porque é sua lingua materna, o inglés
porque é a segunda lingua em Malta, o latim porque o senhor o ensinou, o
italiano porque estudou na Italia, o francés e o arabe porque esteve em
Manouba, na Tunisia... Quantas linguas o senhor conhece?

Cinco, seis linguas, mais ou menos. Mas, quando me perguntam sobre linguas, eu
sempre digo que sao um pouco coincidéncias histdricas.

Em Malta, jd crescemos com duas linguas: o maltés e o inglés, e na escola se
estuda uma terceira lingua. Na minha época, também se ensinava italiano. Além
disso, eu tinha um talento natural para linguas e também escolhi o latim. Mais
tarde, quando fui para a Tunisia, foi necessario aprender francés e também arabe.
Em Roma, vivendo com muitos estudantes de espanhol, o ouvido se acostuma e,



quando fui eleito Conselheiro para a Pastoral Juvenil, aprofundei um pouco o
espanhol, que é uma lingua muito bonita.

Todas as linguas sao bonitas. Claro, aprendé-las requer empenho, estudo, pratica.
H& quem tenha mais facilidade, outros menos: faz parte da disposicao pessoal.
Mas ndo é um mérito, nem uma culpa. E simplesmente um dom, uma
predisposicao natural.

De 2008 a 2020, o senhor foi Conselheiro Geral da Pastoral Juvenil por
dois mandatos. Como sua experiéncia nesta missao o ajudou?

Quando o Senhor nos confia uma missao, levamos conosco toda a bagagem de
experiéncias que acumulamos ao longo do tempo.

Tendo vivido em contextos culturais diferentes, nao corria o risco de ver tudo
através do filtro de uma tnica cultura. Sou europeu, venho do Mediterraneo, de
um pais que foi colénia inglesa, mas tive a graca de viver em comunidades
internacionais e multiculturais.

Os anos de estudo na UPS também me ajudaram muito. Tinhamos professores que
nao se limitavam a transmitir contetidos, mas nos educavam a fazer sintese, a
construir um método. Por exemplo, se estudavamos historia da Igreja,
compreendiamos como era essencial para compreender a patristica. Se
aborddvamos a teologia biblica, aprendiamos a relaciona-la com a teologia
sacramental, com a moral, com a histéria da espiritualidade. Em suma,
ensinavam-nos a pensar de forma organica.

Essa capacidade de sintese, essa arquitetura do pensamento, torna-se entao parte
da sua formacao pessoal. Quando se estuda teologia, aprende-se a identificar
pontos fixos e a conectad-los. O mesmo vale para uma proposta pastoral,
pedagdgica ou filoséfica. Quando se encontra pessoas com grande profundidade,
absorve-se nao sé o que dizem, mas também como o dizem, e isso forma o seu
estilo.

Outro elemento importante é que, no momento da minha elei¢ao, eu ja tinha
vivido experiéncias em ambientes missiondrios, onde a religidao catdlica era
praticamente ausente, e tinha trabalhado com pessoas marginalizadas e
vulneraveis. Também tinha adquirido alguma experiéncia no mundo universitario
e, paralelamente, tinha-me dedicado muito ao acompanhamento espiritual.

Além disso, entre 2005 e 2008 - logo apds a experiéncia na UPS -, a Arquidiocese



de Malta me pediu para fundar um Instituto de Formacao Pastoral, na sequéncia
de um Sinodo diocesano que reconheceu a necessidade do mesmo. O arcebispo
me confiou a tarefa de comecar do zero. A primeira coisa que fiz foi formar uma
equipe com padres, religiosos, leigos - homens e mulheres. Criamos um novo
método de formacao, que ainda é usado hoje. O instituto continua funcionando
muito bem e, de certa forma, essa experiéncia foi uma preparacao valiosa para o
trabalho que realizei posteriormente na pastoral juvenil.

Desde o inicio, sempre acreditei no trabalho em equipe e na colaboragdao com os
leigos. Minha primeira experiéncia como diretor foi justamente nesse estilo: uma
equipe educativa estavel, hoje diriamos uma CEP (Comunidade Educativa-
Pastoral), com encontros sistematicos, ndao ocasionais. Nos nos reuniamos todas
as semanas com os educadores e profissionais. E essa abordagem, que com o
tempo se tornou um método, permaneceu para mim uma referéncia.

A isso se soma também a experiéncia académica: seis anos como professor na
Pontificia Universidade Salesiana, na qual chegavam estudantes de mais de cem
nacoes, e depois como examinador e diretor de teses de doutorado na Academia
Alfonsiana.

Acredito que tudo isso me preparou para viver essa responsabilidade com lucidez
e visao.

Assim, quando a Congregacao, durante o Capitulo Geral de 2008, me pediu para
assumir este cargo, eu ja trazia comigo uma visao ampla e multicultural. E isso
me ajudou, porque reunir diversidades nao era algo dificil para mim: era parte da
normalidade. Claro, nao se tratava simplesmente de fazer uma “salada” de
experiéncias: era preciso encontrar os fios condutores, dar coeréncia e unidade.

O que pude viver como Conselheiro Geral nao foi um mérito pessoal. Acredito que
qualquer salesiano, se tivesse tido as mesmas oportunidades e o apoio da
Congregacao, poderia ter vivido experiéncias semelhantes e dado a sua
contribuigao com generosidade.

Ha uma oracao, uma boa noite salesiana, um habito que o senhor nunca
deixa de fazer?

A devocdao a Maria. Em casa, crescemos com o Rosario diario, rezado em familia.
Nao era uma obrigacao, era algo natural: faziamos antes de comer, porque
sempre comiamos juntos. Naquela época era possivel. Hoje talvez seja menos,



mas naquela época era assim que se vivia: a familia reunida, a oracao
compartilhada, a mesa comum.

No inicio, talvez eu ndao percebesse o quanto era profunda essa devogcao mariana.
Mas com o passar dos anos, quando se comeca a distinguir o que é essencial do
que é secunddario, compreendi o quanto essa presenca materna acompanhou
minha vida.

A devocao a Maria se expressa de diferentes formas: o Rosario didrio, quando
possivel; um momento de pausa diante de uma imagem ou estatua da Virgem
Maria; uma oracao simples, mas feita com o coragao. Sao gestos que
acompanham o caminho da fé.

Naturalmente, ha alguns pontos fixos: a Eucaristia didria e a meditacao didria.
Sao pilares que nao se discutem, se vivem. Nao sé porque somos consagrados,
mas porque somos crentes. E a fé s se vive alimentando-a.

Quando a alimentamos, ela cresce em nos. E sé se crescer em nés, podemos
ajudar a que cresca também nos outros. Para nos, que somos educadores, é

evidente: se a nossa fé nao se traduz em vida concreta, todo o resto se torna
fachada.

Essas praticas - a oracao, a meditacao, a devogao - nao sao reservadas aos
santos. Sao expressao de honestidade. Se fiz uma escolha de fé, também tenho a
responsabilidade de cultiva-la. Caso contrario, tudo se reduz a algo exterior,
aparente. E isso, com o tempo, nao se sustenta.

Se pudesse voltar atras, faria as mesmas escolhas?

Absolutamente sim. Na minha vida, houve momentos muito dificeis, como
acontece com todos. Nao quero passar por “vitima de plantao”. Acredito que toda
pessoa, para crescer, precisa passar por fases de escuridao, momentos de
desolacao, de solidao, de se sentir traida ou acusada injustamente. E eu vivi esses
momentos. Mas tive a graca de ter um diretor espiritual ao meu lado.

Quando se vive certas dificuldades acompanhado por alguém, consegue-se intuir
que tudo o que Deus permite tem um sentido, tem um proposito. E quando se sai
desse “tinel”, descobre-se que se é uma pessoa diferente, mais madura. E como
se, através dessa provacao, fossemos transformados.

Se eu tivesse ficado sozinho, teria corrido o risco de tomar decisoes erradas, sem



visao, cego pelo cansaco do momento. Quando se esta zangado, quando se sente
sozinho, ndo é hora de decidir. E hora de caminhar, de pedir ajuda, de se deixar
acompanhar.

Viver certas passagens com a ajuda de alguém é como ser uma massa colocada no
forno: o fogo a cozinha, a torna madura.

Portanto, a pergunta se mudaria alguma coisa, a minha resposta €: nao. Porque
mesmo 0s momentos mais dificeis, mesmo aqueles que eu nao compreendia,
ajudaram-me a tornar-me na pessoa que sou hoje.

Sinto-me uma pessoa perfeita? Nao. Mas sinto que estou a caminho, todos os dias,
tentando viver diante da misericérdia e da bondade de Deus.

E hoje, ao dar esta entrevista, posso dizer com sinceridade que me sinto feliz.
Talvez ainda nao tenha compreendido plenamente o que significa ser Reitor-Mor -
isso leva tempo -, mas sei que é uma missao, nao um passeio. Traz consigo as
suas dificuldades. No entanto, sinto-me amado, estimado pelos meus
colaboradores e por toda a Congregacao.

E tudo o que sou hoje, sou gragas ao que vivi, mesmo nos momentos mais dificeis.
Nao mudaria nada. Eles fizeram de mim quem sou.

O senhor tem algum projeto que lhe seja particularmente caro?

Sim. Se fecho os olhos e imagino algo que realmente desejo, gostaria de ver uma
Congregacao mais santa. Mais santa. Mais santa.

Fiquei profundamente inspirado pela primeira carta do padre Pascual Chavez, de
2002, intitulada “Sede santos”. Essa carta me tocou profundamente, deixou uma
marca em mim.

Os projetos sao muitos, e todos validos, bem estruturados, com visdes amplas e
profundas. Mas que valor tém, se sdo levados adiante por pessoas que nao sao
santas? Podemos fazer um trabalho excelente, podemos até ser apreciados - e
isso, em si, nao é negativo -, mas nao trabalhamos para obter sucesso. O nosso
ponto de partida é uma identidade: somos pessoas consagradas.

O que propomos s6 faz sentido se nasce dai. E claro que desejamos que nossos
projetos tenham sucesso, mas ainda mais desejamos que tragam graca, que
toquem as pessoas profundamente. Nao basta ser eficiente. Temos que ser
eficazes, no sentido mais profundo: eficazes no testemunho, na identidade, na fé.



A eficiéncia pode existir mesmo sem qualquer referéncia religiosa. Podemos ser
excelentes profissionais, mas isso nao basta.

Nossa consagra¢ao nao é um detalhe: é o fundamento. Se ela se torna marginal,
se a colocamos de lado para dar espago a eficiéncia, entao perdemos nossa
identidade.

E as pessoas nos observam. Nas escolas salesianas, reconhece-se que os
resultados sao bons - e isso é bom. Mas serda que também nos reconhecem como
homens de Deus? Essa ¢ a questdo.

Se nos veem apenas como bons profissionais, entao somos apenas eficientes. Mas
a nossa vida deve alimentar-se Dele - Caminho, Verdade e Vida - nao do que “eu
penso” ou “eu quero” ou “do que me parece”.

Portanto, mais do que falar de um projeto pessoal, prefiro falar de um desejo
profundo: tornar-me santo. E falar disso de forma concreta, nao idealizada.
Quando Dom Bosco falava aos seus jovens sobre estudo, satide e santidade, nao se
referia a uma santidade feita apenas de oracao na capela. Ele pensava em uma
santidade vivida na relacao com Deus e alimentada pela relacao com Deus. A
santidade crista é o reflexo dessa relagao viva e cotidiana.

Que conselho o senhor daria a um jovem que se questiona sobre a
vocacao?

Eu diria para descobrir, passo a passo, qual é o projeto de Deus para ele.

O caminho vocacional ndao é uma pergunta que se faz, esperando uma resposta
pronta da Igreja. E uma peregrinacdo. Quando um jovem me diz: “Ndo sei se
quero ser salesiano ou ndo”, tento afasta-lo dessa formulagao. Porque nao se trata
simplesmente de decidir: “Vou ser salesiano”. A vocagao nao € uma opgao em
relacao a uma “coisa”.

Também na minha proépria experiéncia, quando disse ao meu diretor espiritual:

“Quero ser salesiano, tenho que ser”, ele, com muita calma, me fez refletir: “E
realmente a vontade de Deus? Ou é apenas um desejo seu?”

E é justo que um jovem procure o que deseja, € algo saudavel. Mas quem o
acompanha tem a tarefa de educar essa busca, de transforma-la de entusiasmo
inicial em caminho de amadurecimento interior.

“Vocé quer fazer o bem? Otimo. Entdo conheca a si mesmo, reconheca que é
amado por Deus”.



E somente a partir dessa relacdo profunda com Deus que pode surgir a
verdadeira pergunta: “Qual é o projeto de Deus para mim?”

Porque o que hoje desejo, amanha pode nao me bastar mais. Se a vocacao se
reduz ao que “gosto”, entdao sera algo fragil. A vocagao é, pelo contrario, uma voz
interior que interpela, que pede para entrar em didlogo com Deus e para
responder.

Quando um jovem chega a este ponto, quando é acompanhado a descobrir aquele
espaco interior onde habita Deus, entao comeca realmente a caminhar.

E por isso, quem acompanha deve ser muito atento, profundo, paciente. Nunca
superficial.

O Evangelho de Emaus ¢ uma imagem perfeita: Jesus se aproxima dos dois
discipulos, os escuta, mesmo sabendo que estdo falando confusamente. Depois de
ouvi-los, comeca a falar. E eles, no final, o convidam: “Fica conosco, porque jd
estd ficando tarde”.

E o reconhecem no gesto de partir o pao. Entao dizem: “Ndo ardia em nés o nosso
coracdo enquanto ele nos falava pelo caminho?”

Hoje, muitos jovens estao em busca. Nossa tarefa, como educadores, € nao ser
apressados. Mas ajuda-los, com calma e gradualidade, a descobrir a grandeza que
ja estd em seus coragoes. Porque 14, naquela profundidade, eles encontram
Cristo. Como diz Santo Agostinho: “Tu estavas dentro de mim, e eu estava fora. E
ld eu te procurava”.

O senhor teria uma mensagem a transmitir hoje a Familia Salesiana?

E a mesma mensagem que compartilhei também nestes dias, durante o encontro
da Consulta da Familia Salesiana: A fé. Enraizar-nos cada vez mais na pessoa
de Cristo.

E desse enraizamento que nasce um conhecimento auténtico de Dom Bosco. Os
primeiros salesianos, quando quiseram escrever um livro sobre o verdadeiro Dom
Bosco, nao o intitularam “Dom Bosco apdstolo dos jovens”, mas “Dom Bosco com
Deus” - um texto escrito pelo P. Eugénio Ceria em 1929.

E isso nos faz refletir. Por que eles, que o viam em agao todos os dias, nao
escolheram destacar o Dom Bosco incansavel, organizador, educador? Nao, eles
quiseram contar o Dom Bosco profundamente unido a Deus.

Quem o conheceu bem nao se deteve nas aparéncias, mas foi a raiz: Dom Bosco



era um homem imerso em Deus.

A Familia Salesiana, eu digo: recebemos um tesouro. Um dom imenso. Mas todo
dom implica uma responsabilidade.

No meu discurso final, eu disse: “Ndo basta amar Dom Bosco, é preciso
conheceé-lo.”

E s6 podemos conhecé-lo verdadeiramente se formos pessoas de fé.

Devemos olhar para ele com os olhos da fé. Sé assim podemos encontrar o crente
que foi Dom Bosco, em quem o Espirito Santo agiu com forga: com dynamis, com
chdris, com carisma, com graga.

Nao podemos nos limitar a repetir certas maximas suas ou a contar seus milagres.
Porque corremos o risco de nos determos nas historias de Dom Bosco, em vez de
nos determos na historia de Dom Bosco, porque Dom Bosco é maior do que Dom
Bosco.

Isso significa estudo, reflexao, profundidade. Significa evitar toda
superficialidade.

E entdo poderemos dizer com verdade: “Esta ¢ a minha fé, este ¢ o meu
carisma: enraizados em Cristo, seguindo os passos de Dom Bosco”.



