Wywiad Z Przelozonym
Generalnym, ks. Fabio Attardem

written by Redaktor strony | 28 czerwca, 2025

Udato nam sie przeprowadzi¢ ekskluzywny wywiad z PrzetoZonym Generalnym
Salezjanéw, ks. Fabio Attardem, w ktorym omdéwiliSmy najwazniejsze etapy jego
powotania oraz drogi ludzkiej i duchowej. Jego powotanie narodzito sie w
oratorium i umocnito sie dzieki bogatej formacji, ktora zaprowadzita go z Irlandii
do Tunezji, z Malty do Rzymu. W latach 2008-2020 byt Radcq Generalnym ds.
Duszpasterstwa Mlodziezowego, petniqc te funkcje z wielokulturowq wizjq, ktorqg
zdobyt dzieki doswiadczeniom w réznych kontekstach. Jego gtdwnym przestaniem
jest swietos¢ jako fundament dziatalnosci wychowawczej salezjanéw: ,,Chciatbym
widzie¢ Zgromadzenie bardziej swiete” - mowi, podkreslajqc, Ze profesjonalizm
musi by¢ zakorzeniony w tozsamosci konsekrowanej.

Jaka jest historia Ksiedza powolania?

Urodzitem sie na Gozo na Malcie 23 marca 1959 r. jako piate z siedmiorga dzieci.
W czasie moich narodzin moj ojciec pracowat jako farmaceuta w szpitalu, a matka
otworzyta maty sklep z tkaninami i krawiectwem, ktéry z czasem rozrost sie do
matej sieci pieciu sklepow. Byta bardzo pracowita kobieta, ale dziatalnos¢
pozostata rodzinna.

Uczeszczatem do lokalnych szkot podstawowych i srednich. Bardzo pieknym i
szczegolnym elementem mojego dziecinstwa byto to, ze mdj ojciec byt swieckim
katechista w oratorium, ktére do 1965 roku byto prowadzone przez salezjanéw.
Jako mtody cztowiek uczeszczat do tego oratorium, a nastepnie pozostat tam jako
jedyny swiecki katechista. Kiedy zaczalem tam uczeszcza¢ w wieku szesciu lat,
salezjanie wtasnie opuscili te placéwke. Zastapit ich mtody ksiadz (ktory nadal
zyje), ktory kontynuowat dziatalnos¢ oratorium w tym samym duchu salezjanskim,
poniewaz sam przezyt tam okres seminarium.

Kontynuowano katecheze, codzienne btogostawienstwo eucharystyczne, pitke
nozng, teatr, chor, wycieczki, festyny... wszystko to, co zwykle dzieje sie w
oratorium. Bylo tam wiele dzieci i mtodziezy, a ja dorastalem w tym srodowisku.
Praktycznie cate moje zycie toczyto sie miedzy rodzing a oratorium. Bylem
rowniez ministrantem w mojej parafii. Po ukonczeniu szkoty sredniej skierowatem


https://donbosco.press/pl/gosc/wywiad-z-przelozonym-generalnym-ks-fabio-attardem/
https://donbosco.press/pl/gosc/wywiad-z-przelozonym-generalnym-ks-fabio-attardem/

sie ku kaptanstwu, poniewaz od dziecka nositem to pragnienie w sercu.

Dzisiaj zdaje sobie sprawe, jak bardzo wptynat na mnie ten mtody ksiadz, ktérego
podziwiatem: zawsze byt z nami na podworku, podczas zaje¢ w oratorium. Jednak
w tamtym czasie salezjanéw juz tam nie byto. Wstapitem wiec do seminarium,
gdzie w tamtych czasach odbywato sie dwa lata przygotowan jako internista. Na
trzecim roku - ktory odpowiadal pierwszemu rokowi studiéw filozoficznych -
poznalem przyjaciela rodziny, okoto 35-letniego mezczyzne, ktory jako dorosty
poszedt do zycia zakonnego i wstapit do salezjandéw jako aspirant (dzi$ nadal zyje i
jest koadiutorem). Kiedy podjat te decyzje, w moim sercu zaptonat ogien. Z
pomoca kierownika duchowego zaczatem rozeznawaé powotanie.

Byla to wazna, ale takze wymagajaca droga: miatem 19 lat, lecz ten przewodnik
duchowy pomdgt mi szuka¢ woli Bozej, a nie tylko mojej. Ostatni rok - czwarty rok
studiow filozoficznych - zamiast podazac¢ za nim do seminarium, spedzitem jako
aspirant salezjanski, konczac wymagane dwa lata studidéw filozoficznych.

W mojej rodzinie panowata silna wiara. Codziennie uczestniczyliSmy we Mszy Sw.,
odmawialiSmy rézaniec w domu, byliSmy bardzo zzyci. Nawet dzisiaj, mimo ze
nasi rodzice sg juz w niebie, zachowujemy te sama jednos$¢ miedzy braémi i
siostrami.

Gteboko naznaczylo mnie rowniez inne doswiadczenie rodzinne, cho¢ zdatem
sobie z tego sprawe dopiero z czasem. Moj brat, drugi w rodzinie, zmart w wieku
25 lat z powodu niewydolnosci nerek. Dzisiaj, dzieki postepom medycyny, nadal
by zyt dzieki dializom i przeszczepom, ale wtedy nie bylo takich mozliwosci. Bytem
przy nim przez ostatnie trzy lata jego zycia: dzieliliSmy ten sam pokdj i czesto
pomagatem mu w nocy. Byt spokojnym, wesotym mtodym cztowiekiem, ktory
swoja kruchos¢ przezywat z niezwykta radoscia.

Miatem 16 lat, kiedy zmart. Mineto pie¢dziesiat lat, ale kiedy wspominam tamten
czas i codzienne doswiadczenie bliskosci, sktadajace sie z drobnych gestow, zdaje
sobie sprawe, jak bardzo wptyneto to na moje zycie.

Urodzitem sie w rodzinie, w ktérej panowata wiara, poczucie obowigzku i wspolna
odpowiedzialnos¢. Moi rodzice sa dla mnie niezwyklym przyktadem: z wielka
wiara i spokojem znosili krzyz, nigdy nie obcigzajac nikogo, a jednoczesnie
potrafili przekazac rados¢ zycia rodzinnego. Moge powiedzie¢, ze mialem bardzo
piekne dziecinstwo. Nie byliSmy bogaci ani biedni, ale zawsze skromni i dyskretni.



Nauczono nas pracowac, dobrze gospodarowac zasobami, nie marnowac, zy¢ z
godnoscia, elegancja, a przede wszystkim z troska o biednych i chorych.

Jak zareagowala Ksiedza rodzina, kiedy podjal Ksiadz decyzje o
poswieceniu sie zyciu zakonnemu?

Nadszed! moment, w ktorym wraz z moim kierownikiem duchowym ustaliliSmy, ze
moja droga prowadzi do salezjanéw. Musialem rowniez poinformowac¢ o tym
moich rodzicow. Pamietam, ze byl to spokojny wieczdr, jedliSmy razem, tylko we
trojke. W pewnym momencie powiedziatem: ,Chce wam cos$ powiedzieé:
rozeznatem i postanowitem wstapi¢ do salezjanow”.

Méj ojciec byl bardzo szczesliwy. Odpowiedzial natychmiast: ,Niech Pan ci
btogostawi”. Moja mama natomiast zaczeta ptakaé, tak jak to robia wszystkie
mamy. Zapytata mnie: ,Wiec odchodzisz?”. Ale mdj ojciec interweniowat tagodnie
i stanowczo: ,Niezaleznie od tego, czy odejdzie, czy nie, to jest jego droga”.

Poblogostawili mnie i dodali otuchy. To chwile, ktére pozostaja w pamieci na
zawsze.

Szczegdlnie pamietam to, co wydarzyto sie pod koniec zycia moich rodzicow. Mdj
ojciec zmart w 1997 roku, a szes$¢ miesiecy pdzniej u mojej matki wykryto
nieuleczalnego raka.

W tym czasie przetozeni poprosili mnie, abym zostat wyktadowca na Papieskim
Uniwersytecie Salezjanskim (UPS), ale nie wiedzialem, jaka decyzje podjaé. Moja
mama nie czula sie dobrze, byla juz bliska Smierci. Rozmawiajac z moimi bracmi,
powiedzieli mi: ,ROb to, o co prosza cie przetozeni”.

Bylem w domu i porozmawiatem z nig: ,Mamo, przetozeni prosza mnie, abym
wyjechat do Rzymu”.

Ona, z jasnosciag umystu prawdziwej matki, odpowiedziata: ,Postuchaj, synu,
gdyby to zalezato ode mnie, poprositabym cie, zebys zostat tutaj, poniewaz nie
mam nikogo innego i nie chciatabym by¢ ciezarem dla twoich braci. Ale...” - i tu
wypowiedziata zdanie, ktore nosze w sercu - ,Nie nalezysz do mnie, nalezysz do
Boga. Rdb to, co mdwia ci przetozeni”.

To zdanie, wypowiedziane rok przed jej Smiercia, jest dla mnie skarbem, cennym
dziedzictwem. Moja mama byla inteligentna, madra i przenikliwa kobieta:



wiedziata, ze choroba doprowadzi ja do konca, ale w tym momencie potrafita by¢
wewnetrznie wolna. Wolna, by wypowiedzie¢ stowa, ktére po raz kolejny
potwierdzity dar, jaki sama ofiarowata Bogu: oddanie syna zyciu
konsekrowanemu.

Reakcja mojej rodziny, od poczatku do konca, zawsze byta naznaczona gtebokim
szacunkiem i ogromnym wsparciem. Nawet dzisiaj moi bracia i siostry nadal
podtrzymuja tego ducha.

Jaka byla Ksiedza droga formacyjna od nowicjatu do dzisiaj?

Byta to bardzo bogata i réznorodna droga. Rozpoczetam prenowicjat na Malcie, a
nastepnie nowicjat w Dublinie w Irlandii. To bylo naprawde piekne doswiadczenie.

Po nowicjacie moi towarzysze przeniesli sie do Maynooth, aby studiowac filozofie
na uniwersytecie, ale ja juz wczesniej ukonczytem studia. Dlatego przetozeni
poprosili mnie, abym pozostat w nowicjacie przez kolejny rok, gdzie uczytem
jezyka wloskiego i taciny. Nastepnie wrocilem na Malte, aby odby¢ dwuletnig
asystencje, ktéra byta piekna i ubogacajaca.

Nastepnie wystano mnie do Rzymu, aby studiowa¢ teologie na Papieskim
Uniwersytecie Salezjanskim, gdzie spedzitem trzy niezwykte lata. Te lata bardzo
otworzyly mi umyst. MieszkaliSmy w akademiku z czterdziestoma braémi z
dwudziestu réznych krajéw: Azji, Europy, Ameryki Lacinskiej... Nawet kadra
nauczycielska byta miedzynarodowa. Byla to potowa lat 80., okoto dwadziescia lat
po Soborze Watykanskim II, i nadal panowata atmosfera wielkiego entuzjazmu:
toczyly sie ozywione dyskusje teologiczne, pojawita sie teologia wyzwolenia,
zainteresowanie metoda i praktyka. Studia te nauczyty mnie postrzega¢ wiare nie
tylko jako tres¢ intelektualng, ale jako wybor zycia.

Po tych trzech latach kontynuowatem studia specjalizacyjne z teologii moralnej w
Akademii Alfonsianskiej u ojcow redemptorystow. Tam rowniez spotkatem
znaczace postaci, takie jak stynny Bernhard Haring, z ktorym nawigzatem osobista
przyjazn i regularnie co miesigc chodzitem do niego na rozmowy. W sumie byto to
pie¢ lat - miedzy licencjatem a dyplomem - ktére gteboko uksztattowaly mnie pod
wzgledem teologicznym.

Nastepnie zgtositem sie na misje, a przetozeni wystali mnie wraz z innym
salezjaninem do Tunezji, aby przywrocié¢ obecnos¢ salezjanéow w tym kraju.



PrzejeliSmy szkole prowadzona przez zgromadzenie siostr, ktore z powodu braku
powolan miato zosta¢ zamkniete. Byta to szkota z 700 uczniami, wiec musieliSmy
nauczy¢ sie francuskiego, a takze arabskiego. Aby sie przygotowac, spedziliSmy
kilka miesiecy w Lyonie we Francji, a nastepnie poswieciliSmy sie nauce
arabskiego.

Zostatem tam trzy lata. Bylo to kolejne wielkie doswiadczenie, poniewaz
znalezliSmy sie w sytuacji, w ktorej nie mozna byto otwarcie méwic¢ o Jezusie, a
jednoczesnie zyliSmy wiara i charyzmatem salezjanskim. Mozna byto jednak
budowac Sciezki edukacyjne oparte na wartosciach ludzkich: szacunku, gotowosci
do pomocy, prawdzie. Nasze Swiadectwo byto ciche, ale wymowne. W tym
sSrodowisku poznatem i pokochatem swiat muzutmanski. Wszyscy - uczniowie,
nauczyciele i rodziny - byli muzulmanami i przyjeli nas bardzo serdecznie.
Sprawili, ze poczulisSmy sie czescia ich rodziny. Wielokrotnie wracatem do Tunezji
i zawsze spotykatem sie z takim samym szacunkiem i uznaniem, niezaleznie od
naszej przynaleznosci religijnej.

Po tym doswiadczeniu wrécitem na Malte i przez piec lat pracowatem na polu
pomocy spotecznej. W szczegolnosci w domu salezjanskim, ktéry przyjmuje
mlodziez potrzebujaca bardziej uwaznej opieki wychowawczej, rowniez w formie
pobytu stacjonarnego.

Po osmiu latach pracy duszpasterskiej (w Tunezji i na Malcie) zaproponowano mi
mozliwos$¢ ukonczenia doktoratu. Zdecydowatem sie wroci¢ do Irlandii, poniewaz
temat byt zwigzany z sumieniem wedtug mysli kardynata Johna Henry’'ego
Newmana, dzi$ swietego. Po ukonczeniu doktoratu dwczesny przetozony
generalny, ks. Juan Edmundo Vecchi - niech spoczywa w pokoju - poprosit mnie,
abym zostat wyktadowca teologii moralnej na Papieskim Uniwersytecie
Salezjanskim.

Patrzac na calg moja droge, od aspiranta do doktoratu, moge powiedzie¢, ze byto
to polaczenie nie tylko tresci, ale takze bardzo réznych kontekstéw kulturowych.
Dziekuje Panu i Zgromadzeniu, poniewaz dali mi mozliwos$¢ przezycia tak
roznorodnej i bogatej formacii.

Zna wiec Ksiadz jezyk maltanski, poniewaz jest to jezyk ojczysty, angielski,
poniewaz jest to drugi jezyk na Malcie, lacine, poniewaz nauczyl sie jej,
wloski, poniewaz studiowal we Wloszech, francuski i arabski, poniewaz



przebywal w Manouba w Tunezji... Ile jezykow Ksiadz zna?

Pie¢, szes¢ jezykdw, mniej wiecej. Jednak kiedy pytaja mnie o jezyki, zawsze
odpowiadam, ze to raczej zbieg okolicznosci historycznych.

Na Malcie dorastamy juz z dwoma jezykami: maltanskim i angielskim, a w szkole
uczymy sie trzeciego jezyka. W moich czasach nauczano réwniez jezyka
wloskiego. Poniewaz miatem naturalne zdolnosci jezykowe, wybratem réwniez
lacine. Pdzniej, kiedy wyjechatem do Tunezji, musiatem nauczy¢ sie francuskiego,
a takze arabskiego.

W Rzymie, mieszkajac z wieloma studentami jezyka hiszpanskiego, ucho
przyzwyczaito sie do tego jezyka, a kiedy zostalem wybrany Radca ds.
Duszpasterstwa Mtodziezy, pogtebitem nieco swoja znajomos¢ hiszpanskiego,
ktory jest bardzo pieknym jezykiem.

Wszystkie jezyki sa piekne. Oczywiscie, nauka wymaga zaangazowania,
studiowania i ¢wiczen. Niektdrzy maja do tego wiekszy talent, inni mniej: to
kwestia osobistych predyspozycji. Nie jest to jednak ani zastuga, ani wina. To po
prostu dar, naturalna predyspozycja.

W latach 2008-2020 pelnil Ksiadz przez dwie kadencje funkcje Radcy
Generalnego ds. Duszpasterstwa Mlodziezy. Jak pomoglo Ksiedzu to
doswiadczenie?

Kiedy Bog powierza nam misje, zabieramy ze soba caly bagaz doswiadczen, ktére
zgromadziliSmy przez lata.

Zyjac w réznych kontekstach kulturowych, nie narazatem sie na ryzyko
postrzegania wszystkiego przez pryzmat jednej kultury. Jestem Europejczykiem,
pochodze z regionu Morza Srédziemnego, z kraju, ktory byt kolonig angielska, ale
miatem szczescie zy¢ w miedzynarodowych, wielokulturowych spotecznosciach.

Bardzo pomogtly mi rowniez lata studiéw w UPS. MieliSmy profesoréw, ktérzy nie
ograniczali sie do przekazywania tresci, ale uczyli nas syntezy, budowania
metody. Na przyktad, studiujac historie Kosciota, rozumielismy, jak istotna jest dla
zrozumienia patrystyka. Zajmujac sie teologia biblijna, uczyliSmy sie taczyé ja z
teologia sakramentalng, moralnoscig, historia duchowosci. Krétko moéwiac,
nauczono nas mysle¢ w sposob organiczny.



Ta umiejetnos¢ syntezy, ta architektura myslenia staje sie nastepnie czescia
twojej osobistej formacji. Kiedy studiujesz teologie, uczysz sie rozpoznawac
punkty odniesienia i taczy¢ je ze soba. To samo dotyczy propozycji
duszpasterskich, pedagogicznych czy filozoficznych. Kiedy spotykasz ludzi o
wielkiej gtebi, przyswajasz nie tylko to, co méwia, ale takze to, jak to mowia, a to
ksztaltuje twdj styl.

Kolejnym waznym elementem jest to, ze w momencie wyboru miatem juz
doswiadczenie w srodowiskach misyjnych, gdzie religia katolicka byta praktycznie
nieobecna, i pracowalem z osobami marginalizowanymi i wrazliwymi. Zdobytem
rowniez pewne doswiadczenie w sSrodowisku akademickim, a jednoczesnie bardzo
poswiecitem sie towarzyszeniu duchowemu.

Ponadto w latach 2005-2008 - tuz po doswiadczeniu w UPS - archidiecezja
maltanska poprosita mnie o zatozenie Instytutu Formacji Duszpasterskiej, w
nastepstwie synodu diecezjalnego, ktory uznat taka potrzebe. Arcybiskup
powierzyt mi zadanie rozpoczecia dziatalnosci od zera. Pierwsza rzecza, jaka
zrobitem, byto stworzenie zespotu ztozonego z ksiezy, zakonnikow, swieckich -
mezczyzn i kobiet. StworzyliSmy nowa metode formacji, ktéra jest stosowana do
dzis. Instytut nadal dziata bardzo dobrze, a to doswiadczenie byto w pewnym
sensie cennym przygotowaniem do pracy, ktora pdzniej wykonywatem w
duszpasterstwie mtodziezy.

Od samego poczatku wierzylem w prace zespolowa i wspoiprace z osobami
Swieckimi. Moje pierwsze doswiadczenie jako dyrektora byto wtasnie w tym stylu:
staty zespét wychowawczy, dzi$ nazwalibysmy to CEP (Comunita Educativo-
Pastorale - Wspdlnota Wychowawczo-Duszpasterska), spotykajacy sie regularnie,
a nie okazjonalnie. Co tydzien spotykaliSmy sie z wychowawcami i specjalistami.
To podejscie, ktére z czasem stalo sie metoda, pozostato dla mnie punktem
odniesienia.

Do tego dochodzi jeszcze doswiadczenie akademickie: szes¢ lat jako wyktadowca
na Papieskim Uniwersytecie Salezjanskim, gdzie przybywali studenci z ponad stu
krajow, a nastepnie jako egzaminator i promotor prac doktorskich w Akademii
Alfonsianskiej.

Wierze, ze wszystko to przygotowato mnie do podjecia tej odpowiedzialnosci z
jasnoscig umystu i wizja.



Tak wiec, kiedy Zgromadzenie podczas Kapituty Generalnej w 2008 roku
poprosito mnie o objecie tego stanowiska, miatem juz szerokie, wielokulturowe
spojrzenie. Pomoglo mi to, poniewaz taczenie réznorodnosci nie byto dla mnie
trudne: bylo to dla mnie czyms$ normalnym. Oczywiscie nie chodzito po prostu o
stworzenie ,satatki” z r6znych doswiadczen: trzeba byto znalez¢ wspdlne watki,
nadac spdjnosc i jednosc.

To, czego doswiadczytem jako Radca Generalny, nie byto moja zastuga. Uwazam,
ze kazdy salezjanin, gdyby miat takie same mozliwosci i wsparcie Zgromadzenia,
mogtby przezy¢ podobne doswiadczenia i hojnie wnies¢ swoj wktad.

Czy jest jakas modlitwa, jakies slowko, ktorych nigdy nie moze zabraknac?

Nabozenstwo do Maryi. W domu wychowaliSmy sie na codziennym odmawianiu
rézanca w rodzinie. Nie byl to obowiazek, ale co$ naturalnego: robiliSmy to przed
positkami, poniewaz zawsze jedliSmy razem. Wtedy byto to mozliwe. Dzisiaj moze
mniej, ale wtedy tak sie zyto: rodzina zebrana razem, wspdlna modlitwa, wspdlny
positek.

Na poczatku moze nie zdawalem sobie sprawy, jak gteboka byta ta poboznos¢
maryjna. Ale z uptywem lat, kiedy zaczyna sie odrézniac to, co istotne, od tego, co
drugorzedne, zrozumiatem, jak bardzo ta matczyna obecnos¢ towarzyszyta mi w
zyciu.

Czes¢ dla Maryi wyraza sie na rézne sposoby: codzienny roézaniec, kiedy to
mozliwe; chwila zatrzymania sie przed obrazem lub figurg Matki Bozej; prosta
modlitwa, ale ptynaca z serca. Sa to gesty, ktore towarzysza drodze wiary.

Oczywiscie sa pewne state punkty: codzienna Eucharystia i codzienna medytacja.
Sa to filary, ktére nie podlegaja dyskusji, po prostu sie je przezywa. Nie tylko
dlatego, ze jestesmy konsekrowani, ale dlatego, ze jestesmy wierzacy. A wiare
mozna zy¢ tylko ja pielegnujac.

Kiedy ja pielegnujemy, wzrasta w nas. I tylko wtedy, gdy wzrasta w nas, mozemy
pomdc, aby wzrastata rowniez w innych. Dla nas, wychowawcow, jest to
oczywiste: jesli nasza wiara nie przeklada sie na konkretne zycie, wszystko inne
staje sie fasada.

Te praktyki - modlitwa, medytacja, oddanie - nie sa zarezerwowane dla swietych.



Sa wyrazem uczciwosci. Jesli dokonatem wyboru wiary, mam réwniez obowigzek
ja pielegnowac¢. W przeciwnym razie wszystko sprowadza sie do czegos
zewnetrznego, pozornego. A to z czasem nie wytrzymuje proby czasu.

Gdyby magt Ksiadz cofnac¢ czas, dokonatby tych samych wyboréow?

Absolutnie tak. W moim zyciu byly bardzo trudne chwile, jak u kazdego. Nie chce
uchodzi¢ za ,ofiare losu”. Uwazam, Ze kazdy cztowiek, aby dorosna¢, musi przejsc¢
przez fazy ciemnosci, chwile rozpaczy, samotnosci, poczucia zdrady lub
niesprawiedliwego oskarzenia. Ja przezytem takie chwile. Ale miatem taske mie¢ u
boku kierownika duchowego.

Kiedy przechodzi sie przez takie trudnosci w towarzystwie kogos bliskiego, mozna
wyczué, ze wszystko, na co pozwala Bog, ma sens, ma cel. A kiedy wychodzi sie z
tego ,tunelu”, odkrywa sie, ze jest sie innym, bardziej dojrzatym cztowiekiem. To
tak, jakbysmy dzieki tej prébie zostali przemienieni.

Gdybym pozostat sam, ryzykowatbym podjecie ztych decyzji, bez wizji, zaslepiony
trudnoscia chwili. Kiedy jest sie zly, kiedy czuje sie samotnosé, nie jest to czas na
podejmowanie decyzji. Jest to czas, aby iS¢ naprzod, prosi¢ o pomoc, pozwoli¢ sie
towarzyszyc.

Przechodzenie przez pewne etapy z pomoca kogos innego jest jak ciasto wlozone
do piekarnika: ogien je piecze, sprawia, ze dojrzewa.

Dlatego na pytanie, czy zmienitbym cos, odpowiadam: nie. Poniewaz nawet
najtrudniejsze chwile, nawet te, ktorych nie rozumiatem, pomogty mi stac sie
osoba, ktora jestem dzisiaj.

Czy czuje sie osoba doskonalg? Nie. Ale czuje, ze jestem na drodze, kazdego dnia,
starajac sie zy¢ przed obliczem mitosierdzia i dobroci Boga.

A dzisiaj, udzielajac tego wywiadu, moge szczerze powiedzie¢, ze czuje sie
szczesliwy. By¢ moze nie do kofica rozumiem jeszcze, co oznacza bycie
Przetozonym Generalnym - to wymaga czasu - ale wiem, ze jest to misja, a nie
spacer. Wiaze sie to z trudnosciami. Czuje jednak, ze jestem kochany i szanowany
przez moich wspotpracownikow i cate Zgromadzenie.

Wszystko, czym jestem dzisiaj, zawdzieczam temu, czego doswiadczytem, nawet w
najtrudniejszych momentach. Nie zmienitbym ich. Uksztattowaty mnie one.



Czy ma Ksiadz jakis projekt, ktory jest Ksiedzu szczegdlnie bliski?

Tak. Kiedy zamykam oczy i wyobrazam sobie cos$, czego naprawde pragne,
chciatbym zobaczy¢ bardziej swiete Zgromadzenie. Bardziej Swiete. Bardziej
sSwiete.

Gteboko zainspirowal mnie pierwszy list ksiedza Pascuala Chaveza z 2002 roku,
zatytutowany ,BadZcie swietymi”. Ten list poruszyt mnie do gtebi, pozostawit slad.

Projektéw jest wiele, wszystkie sa wartosciowe, dobrze skonstruowane, maja
szerokie i gtebokie wizje. Ale jaka maja wartosc, jesli sa realizowane przez ludzi,
ktorzy nie sa swieci? Mozemy wykonywac doskonala prace, mozemy by¢ doceniani
- €O samo w sobie nie jest zte - ale nie pracujemy dla sukcesu. Naszym punktem
wyjscia jest tozsamosc¢: jestesSmy osobami konsekrowanymi.

To, co proponujemy, ma sens tylko wtedy, gdy wynika z tego punktu wyjscia.
Oczywiscie pragniemy, aby nasze projekty odniosty sukces, ale jeszcze bardziej
pragniemy, aby przynosity taske, aby poruszaty ludzi w gtebi serca. Nie wystarczy
by¢ wydajnym. Musimy by¢ skuteczni w najgtebszym tego stowa znaczeniu:
skuteczni w swiadectwie, w tozsamosci, w wierze.

Wydajnos¢ moze istnie¢ réwniez bez odniesienia do religii. Mozemy by¢
doskonalymi profesjonalistami, ale to nie wystarczy. Nasze poswiecenie nie jest
szczegotem: jest fundamentem. Jesli staje sie marginalne, jesli odktadamy je na
bok, aby zrobi¢ miejsce dla wydajnosci, tracimy nasza tozsamosc.

A ludzie nas obserwuja. W szkotach salezjanskich uznaje sie, ze wyniki sa dobre -
i to dobrze. Ale czy uznaja nas réwniez za ludzi Boga? Oto jest pytanie.

Jesli postrzegaja nas tylko jako dobrych profesjonalistow, to jestesmy tylko
wydajni. Ale nasze zycie musi karmi¢ sie Nim - Droga, Prawda i Zyciem - a nie
tym, co ,mysle”, ,chce” lub ,wydaje mi sie”.

Dlatego zamiast mowié o moim osobistym projekcie, wole mowié o gtebokim
pragnieniu: zosta¢ swietym. I méwic¢ o tym konkretnie, nie idealizujac.

Kiedy Ksiadz Bosko méwit swoim chtopcom o nauce, zdrowiu i swietosci, nie miat
na mysli Swietosci polegajacej wylacznie na modlitwie w kaplicy. Myslat o
Swietosci przezywanej w relacji z Bogiem i karmiacej sie relacja z Bogiem.
Swieto$¢ chrzescijanska jest odbiciem tej zywej, codziennej relacji.



Jakiej rady udzielilby Ksiadz mlodemu czlowiekowi, ktory zastanawia sie
nad powolaniem?

Powiedziatbym mu, zeby krok po kroku odkrywal, jaki jest plan Boga wobec niego.

Droga powolaniowa nie jest pytaniem, ktére zadajemy, czekajac na gotowa
odpowiedZ ze strony Kosciota. Jest to pielgrzymka. Kiedy kto§ méwi mi: ,Nie
wiem, czy zostac¢ salezjaninem”, staram sie odciggnaé¢ go od takiego
sformutowania. Nie chodzi bowiem po prostu o podjecie decyzji: ,Zostane
salezjaninem”. Powotanie nie jest opcja w odniesieniu do ,czegos”.

Rowniez w moim wilasnym doswiadczeniu, kiedy powiedzialem mojemu
kierownikowi duchowemu: ,Chce zostac salezjaninem, musze nim by¢”, on bardzo
spokojnie sktonit mnie do refleksji: ,Czy to naprawde wola Boza? A moze to tylko
twoje pragnienie?”

I to jest stuszne, ze mtody cztowiek szuka tego, czego pragnie, to jest zdrowe. Ale
ten, kto towarzyszy, ma za zadanie wychowywac to poszukiwanie, przeksztatcac je
z poczatkowego entuzjazmu w droge dojrzewania wewnetrznego.

,Chcesz czynic¢ dobro? Dobrze. Poznaj wiec siebie, uznaj, ze jestes kochany przez
Boga”.

Tylko z tej glebokiej relacji z Bogiem moze wytoni¢ sie prawdziwe pytanie: ,Jaki
jest plan Boga wobec mnie?”.

Bo to, czego pragne dzisiaj, jutro moze mi juz nie wystarczy¢. Jesli powotanie
sprowadza sie do tego, co ,mi sie podoba”, bedzie czyms kruchym. Powotanie jest
natomiast wewnetrznym gtosem, ktory wzywa, prosi o dialog z Bogiem i o
odpowiedz.

Kiedy mtody cztowiek dociera do tego punktu, kiedy towarzyszy mu ktos, kto
pomaga mu odkryé te wewnetrzng przestrzen, w ktorej mieszka Bdg, wtedy
naprawde zaczyna is¢.

Dlatego osoba towarzyszaca musi by¢ bardzo uwazna, gteboka, cierpliwa. Nigdy
powierzchowna.

Ewangelia o uczniach z Emaus jest doskonatym obrazem: Jezus podchodzi do
dwéch ucznidéw, stucha ich, choé¢ wie, ze méwia chaotycznie. Potem, po



wystuchaniu ich, zaczyna mowic. A oni w koncu zapraszaja Go: ,Zostan z nami, bo
robi sie ciemno”.

I rozpoznaja Go w gescie lamania chleba. Potem mdéwia do siebie: ,Czyz nasze
serca nie pataly w nas, kiedy rozmawiat z nami w drodze?”.

Dzisiaj wielu mtodych ludzi poszukuje. Naszym zadaniem jako wychowawcow jest
nie spieszy¢ sie. Ale pomagac im, spokojnie i stopniowo, odkrywac wielkos¢, ktéra
juz jest w ich sercach. Poniewaz tam, w tej gtebi, spotykaja Chrystusa. Jak mowi
sw. Augustyn: , Ty byles we mnie, a ja na zewnatrz. I tam Cie szukatem”.

Czy ma Ksiadz jakies przeslanie dla Rodziny Salezjanskiej?

To samo przestanie, ktére przekazatem w ostatnich dniach podczas spotkania
Konsulty Rodziny Salezjanskiej: Wiara. Coraz gtebsze zakorzenienie w osobie
Chrystusa.

Z tego zakorzenienia rodzi sie autentyczna wiedza o Ksiedzu Bosko. Pierwsi
salezjanie, kiedy chcieli napisa¢ ksigzke o prawdziwym Ksiedzu Bosko, nie
zatytutowali jej ,Ksiadz Bosko apostot mtodziezy”, ale ,Ksigdz Bosko z Bogiem” -
tekst napisany przez Ksiedza Eugeniusza Cerie w 1929 roku.

To daje nam do myslenia. Dlaczego oni, ktorzy widzieli go codziennie w akgcji, nie
postanowili podkresli¢é niestrudzonego Ksiedza Bosko, organizatora,
wychowawcy? Nie, chcieli opowiedzie¢ o Ksiedzu Bosko gteboko zjednoczonym z
Bogiem.

Ci, ktérzy dobrze go znali, nie zatrzymali sie na pozorach, ale dotarli do sedna:
Ksigdz Bosko byt cztowiekiem zanurzonym w Bogu.

Do Rodziny Salezjanskiej méwie: otrzymalismy skarb. Ogromny dar. Ale kazdy dar
wigze sie z odpowiedzialnoscia.

W moim przemowieniu koncowym powiedziatem: ,Nie wystarczy kochaé
Ksiedza Bosko, trzeba go poznac”.

A naprawde mozemy go poznac tylko wtedy, gdy jestesmy ludzmi wiary.

Musimy patrze¢ na niego oczami wiary. Tylko w ten sposdb mozemy spotkac
wierzacego, jakim byt Ksiadz Bosko, w ktérym dziatat z moca Duch Swiety: z



dynamis, z chdris, z charyzma, z taska.

Nie mozemy ograniczac¢ sie do powtarzania niektdérych jego maksym lub
opowiadania o jego cudach. Poniewaz ryzykujemy, ze zatrzymamy sie na
anegdotach o Ksiedzu Bosko, zamiast zatrzymac¢ sie na historii Ksiedza Bosko,
poniewaz Ksiadz Bosko jest wiekszy niz Ksiadz Bosko.

Oznacza to studiowanie, refleksje, gtebie. Oznacza unikanie wszelkie]
powierzchownosci.

Wtedy bedziemy mogli z prawdziwa pewnoscia powiedzie¢: , To jest moja wiara,
to jest méj charyzmat: zakorzenienie w Chrystusie, podazanie sladami
Ksiedza Bosko”.



